
 

 

Istituto Edith Stein – Edi.S.I. 

    Associazione di Promozione Sociale 
e Associazione Privata di fedeli 

per Formazione   in Scienze umane 
   nella Vita Consacrata e 
     Comunità Educative  

Ecclesiali e Sociali 

Edi.S.I. 

 

 

 

Sede Centrale  Edi.S.I. 

Corso Sardegna  66  int. 18 – 16142 Genova 
tel. 010.81.11.56 (ore 9.00 – 12.00 e 15,00 – 17,00) 

cell. 338.280.76.23  e  338.50.75.610 
e-mail   istedisi@virgilio.it   

 edisi.segreteria@gmail.com 
sito   www.edisi.eu 

 
 

 

 

Lectio divina  
15  -  21   febbraio 2026 

Sussidio per la preghiera personale  
sia in Chiesa che altrove 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edi.S.I.  2

Lectio della domenica   15   febbraio  2026 

 
Domenica  della  Sesta  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :   1  Lettera ai  Corinzi  2,  6  -  10 
               Matteo  5,  17  -  37 
 
 
1) Orazione iniziale  
O Dio, che hai promesso di abitare in coloro che ti amano con cuore retto e sincero, + donaci la 
grazia di diventare tua degna dimora. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  1  Lettera ai  Corinzi  2,  6  -  10 
Fratelli, tra coloro che sono perfetti parliamo, sì, di sapienza, ma di una sapienza che non è di 
questo mondo, né dei dominatori di questo mondo, che vengono ridotti al nulla. Parliamo invece 
della sapienza di Dio, che è nel mistero, che è rimasta nascosta e che Dio ha stabilito prima dei 
secoli per la nostra gloria. Nessuno dei dominatori di questo mondo l'ha conosciuta; se l'avessero 
conosciuta, non avrebbero crocifisso il Signore della gloria. 
Ma, come sta scritto: "Quelle cose che occhio non vide, né orecchio udì, né mai entrarono in cuore 
di uomo, Dio le ha preparate per coloro che lo amano". Ma a noi Dio le ha rivelate per mezzo dello 
Spirito; lo Spirito infatti conosce bene ogni cosa, anche le profondità di Dio. 
 
3) Commento 1  su 1  Lettera ai  Corinzi  2,  6  -  10 
● Il brano di questa domenica segue direttamente quello di domenica scorsa. Paolo ha appena 
affermato che la sua predicazione non si era basata su artifici retorici o sulla sapienza umana che 
ai Greci (e quindi ai Corinti) piacevano tanto. La sua predicazione si era basata sulla croce di 
Cristo, testimoniata direttamente dalla situazione di povertà e di malattia di Paolo. La fede dei 
Corinti così era nata non grazie alla sapienza, ma era scaturita dalla croce di Cristo, grazie alla 
potenza dello Spirito Santo, che avevano potuto agire grazie alla povertà di Paolo. Ora Paolo 
recupera la categoria della sapienza, trattando della vera sapienza quella che si inserisce 
all'interno dell'agire di Dio. 
 
● 6 Tra coloro che sono perfetti parliamo, sì, di sapienza, ma di una sapienza che non è di questo 
mondo, né dei dominatori di questo mondo, che vengono ridotti al nulla. 
Paolo cambia qui registro. Egli riprende il vocabolario dei filosofi greci, parla di perfetti, di sapienza, 
di mistero. E' uno dei meriti di Paolo, quello di essere riuscito a spiegare il mistero della fede degli 
israeliti con le parole della filosofia greca, dando a questo mistero un veicolo più degno per essere 
diffuso in tutto il mondo allora conosciuto. Le categorie di pensiero ebraiche infatti non potevano 
sostenere una discussione dialettica, un dialogo di approfondimento che trovasse un punto di 
contatto con la ragione umana. 
In questo versetto troviamo però anche una punta di ironia. Egli parla di "perfetti". Perfetti si 
definivano i membri di un gruppo di credenti che affermavano di possedere una conoscenza 
superiore agli altri, da loro denominati in senso dispregiativo psichici. Tale conoscenza riguardava 
il mondo divino e i destini eterni dell'uomo ed era stata elargita loro da un dono particolare di Dio. 
Paolo è contrario a questo stile esoterico di interpretare la verità cristiana e cerca di mettere in 
chiaro le cose. 
La vera sapienza è stata svelata ai veri perfetti, cioè a quanti hanno lasciato agire in sé lo Spirito 
Santo (e tra di loro Paolo mette anche se stesso). Essi solo possono parlare di sapienza in senso 
proprio. Di che sapienza si tratta? Paolo incomincia a dire di cosa non si tratta. Non è una 
sapienza di questo mondo, non è umana, non appartiene ai dominatori di questo mondo. Costoro 
sarebbero i grandi della terra (Pilato, Erode, Caifa) che hanno condannato Gesù, ma la cui 
potenza non è eterna quanto quella del figlio di Dio. Per altri commentatori i dominatori sarebbero 

                                                 
1  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net -  Monastero Domenicano Ma tris Domini  - Maria Angela Magnani  
in  www.preg.audio.org 



Edi.S.I.  3

le potenze demoniache che hanno introdotto nel mondo il male e la morte e cercano di sviare gli 
uomini dal seguire il Dio della vita. 
 
● 7 Parliamo invece della sapienza di Dio, che è nel mistero, che è rimasta nascosta e che Dio ha 
stabilito prima dei secoli per la nostra gloria. 
Paolo dice ora qualcosa di questa sapienza. Essa appartiene a Dio, è contenuta nel suo disegno 
eterno, elaborato prima della creazione del mondo e che aveva come obiettivo la glorificazione di 
tutte gli esseri umani, cioè la loro partecipazione alla gloria di Dio (niente di elitario dunque). 
Questo disegno di glorificazione è rimasto nascosto. 
 
● 8 Nessuno dei dominatori di questo mondo l'ha conosciuta; se l'avessero conosciuta, non 
avrebbero crocifisso il Signore della gloria. 
La sapienza di Dio era nascosta, ma qualcuno l'ha potuta conoscere. Tra chi non l'ha conosciuta vi 
sono i dominatori di questo mondo, cioè coloro che furono responsabili della morte di Gesù. Non è 
che sia stato negato loro di conoscere la sapienza. Piuttosto con la loro durezza di cuore non 
hanno voluto aprirsi alla sapienza e a riconoscere che Gesù era davvero il Signore della gloria. 
 
● 9 Ma, come sta scritto: «Quelle cose che occhio non vide, né orecchio udì, né mai entrarono in 
cuore di uomo, Dio le ha preparate per coloro che lo amano» 
Libera combinazione di Isaia 64,3 e Geremia 3,16 o citazione dell'apocrifo Apocalisse di Elia. 
L'affermazione è chiara: l'amore nei confronti di Dio apre gli occhi, l'orecchio e il cuore. La 
sapienza si rivela a quanti sono disponibili ad accoglierla. 
 
● 10 Ma a noi Dio le ha rivelate per mezzo dello Spirito; lo Spirito infatti conosce bene ogni cosa, 
anche le profondità di Dio. 
Paolo e i veri perfetti si sono messi in ascolto e lo Spirito Santo ha rivelato loro tutto quello che 
dovevano conoscere della vera sapienza di Dio. Non c'era messaggero migliore dello Spirito 
Santo, poiché Egli conosce meglio di chiunque altro le profondità di Dio, ciò che di più intimo e 
nascosto è nel cuore del nostro Creatore. 
 
● Il kairós, il momento favorevole dell’intervento di Dio nella storia dell’umanità, raggiunge il suo 
culmine ultimo nella vita di Gesù Cristo, incarnazione del Figlio, e nel mistero pasquale, mediante 
cui all’intera umanità è dato di compiere un vero e proprio salto quantico! Paolo vive il proprio 
ministero come un’opera di collaborazione con l’agire stesso di Dio, nel quale “il momento 
favorevole” si dà in modo permanente. Anzi, di più: Egli stesso è il kairós, e si dà come tale 
all’uomo e alla donna di ogni latitudine. La vita dell’Apostolo si pensa come consacrazione totale a 
questo “momento favorevole”, ossia di apertura esistenziale – e dunque anche di “crisi” – per 
chiunque si lasci incontrare dal kerygma. Con quest’ultimo termine si intende precisamente la 
Parola di grazia della predicazione apostolica. È cioè l’annuncio vittorioso che proclama la 
resurrezione di Gesù, illuminando e disvelando come un cono di luce tutta la storia, passata, 
presente e futura. Il fulcro del cristianesimo si irradia e avvolge la vita di ognuno di noi. Ecco, 
l’annuncio della salvezza offerta gratuitamente da Dio – «mentre eravamo ancora peccatori», 
ricorda l’Apostolo (Rm 5) – al “caro prezzo” della vita del Figlio, è il cuore della teologia di Paolo: si 
tratta della “follia della croce” di Gesù, il Figlio (1 Cor 1). Viene alla mente, a questo proposito, un 
episodio di Narnia, il ciclo fantasy creato da Lewis, in cui il re Aslan, uno dei personaggi chiave del 
racconto – uno strano leone parlante, rinvio cristologico alla profezia del Re di Giuda – si consegna 
“assurdamente” nelle mani della strega per essere ingiustamente immolato, a riscatto della vita di 
un “figlio di uomo”, il giovane Edmund. Lo stile della lettera si fa poi ritmico e incalzante, in un 
crescendo molto intenso e dinamico. L’Apostolo ci esorta ora con dolcezza a riflettere sulla nostra 
condotta di ministri di Dio, con un comportamento degno e all’altezza del compito assegnatoci. In 
ogni situazione, che siamo chiamati ad attraversare o in cui ci troviamo a vivere, siamo tenuti a 
mantenere viva e salda la fede e la fiducia in Dio, certi che non ci farà mai mancare la sua 
amorevole custodia. E il/la figlio/a, sapendo di avere ereditato un tale tesoro, pur essendo vaso di 
creta, inizia a comportarsi come il Padre, vivendo così la perfezione: vincere il male con il bene. 
San Francesco, come pochi altri nella storia, ha saputo sintetizzare il paradosso delle situazioni 
elencate da Paolo con l’espressione e nell’atteggiamento di “perfetta letizia”. Significa vivere 



Edi.S.I.  4

perseveranti nella gratitudine per la misericordia immeritatamente ricevuta, e abbandonati alla 
consapevolezza che non vi è forza più grande se non nella propria debolezza. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Matteo  5,  17  -  37 
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli: "Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i 
Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: finché non 
siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che 
tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a 
fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, 
sarà considerato grande nel regno dei cieli. Io vi dico infatti: se la vostra giustizia non supererà 
quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli. Avete inteso che fu detto agli 
antichi: "Non ucciderai; chi avrà ucciso dovrà essere sottoposto al giudizio". Ma io vi dico: 
chiunque si adira con il proprio fratello dovrà essere sottoposto al giudizio. Chi poi dice al fratello: 
"Stupido", dovrà essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice: "Pazzo", sarà destinato al fuoco della 
Geènna. Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa 
contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all'altare, va' prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi 
torna a offrire il tuo dono. Mettiti presto d'accordo con il tuo avversario mentre sei in cammino con 
lui, perché l'avversario non ti consegni al giudice e il giudice alla guardia, e tu venga gettato in 
prigione. In verità io ti dico: non uscirai di là finché non avrai pagato fino all'ultimo spicciolo! Avete 
inteso che fu detto: "Non commetterai adulterio". Ma io vi dico: chiunque guarda una donna per 
desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel proprio cuore. Se il tuo occhio destro ti è motivo 
di scandalo, cavalo e gettalo via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto 
che tutto il tuo corpo venga gettato nella Geènna. E se la tua mano destra ti è motivo di scandalo, 
tagliala e gettala via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il 
tuo corpo vada a finire nella Geènna. Fu pure detto: "Chi ripudia la propria moglie, le dia l'atto del 
ripudio". Ma io vi dico: chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la 
espone all'adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio. Avete anche inteso che 
fu detto agli antichi: "Non giurerai il falso, ma adempirai verso il Signore i tuoi giuramenti". Ma io vi 
dico: non giurate affatto, né per il cielo, perché è il trono di Dio, né per la terra, perché è lo sgabello 
dei suoi piedi, né per Gerusalemme, perché è la città del grande Re. Non giurare neppure per la 
tua testa, perché non hai il potere di rendere bianco o nero un solo capello. Sia invece il vostro 
parlare: "sì, sì", "no, no"; il di più viene dal Maligno". 
 
5) Riflessione 2  sul Vangelo secondo Matteo  5,  17  -  37 
● Il cristiano è prima di tutto il discepolo di Gesù, non colui che adempie la legge. I farisei erano 
ossessionati dalla realizzazione letterale e minuziosa della legge; ma ne avevano completamente 
perso lo spirito. Di qui la parola di Gesù: "Se la vostra giustizia non supera quella degli scribi e dei 
farisei...". 
L'amore non è prima di tutto un sentimento diffuso per fare sempre quello di cui abbiamo voglia, 
ma al contrario il motore del servizio del prossimo, secondo i disegni divini. Ed è per questo che 
Gesù enumera sei casi della vita quotidiana - noi vedremo oggi i primi tre - in cui si manifesta 
questo amore concreto: la riconciliazione con il prossimo, non adirarsi, non insultare nessuno, non 
commettere adulterio neanche nel desiderio, evitare il peccato anche se vi si è affezionati come al 
proprio occhio o alla propria mano destra, non divorziare da un matrimonio valido... 
Il contrasto con i criteri che reggono il mondo attuale non potrebbe essere maggiore. Per quali 
valori i cristiani scommetterebbero? Ancora una volta siamo confortati dalla affermazione di Cristo: 
"Il cielo e la terra passeranno, ma le mie parole non passeranno" (Mt 24,35). 
 
● Gesù viene a guarirci, non a rifare un “codice” 
Ma io vi dico. Gesù entra nel progetto di Dio non per rifare un codice, ma per rifare il coraggio del 
cuore, il coraggio del sogno. Agendo su tre leve decisive: la violenza, il desiderio, la sincerità. Fu 

                                                 
2
  Omelia di don Diego Belussi, Counselor e Consigliere Edi.S.I.  - omelie di P. Ermes Ronchi osm - 

www.lachiesa.it - www.qumran2.net  e  FESTA DELLA SANTA FAMIGLIA DI NAZARETH - PAPA 
FRANCESCO – ANGELUS - Piazza San Pietro - Domenica, 29 dicembre 2013, in www.vatican.va 



Edi.S.I.  5

detto: non ucciderai; ma io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello, chi nutre rancore è 
potenzialmente un omicida. Gesù va diritto al movente delle azioni, al laboratorio dove si 
assemblano i gesti. L'apostolo Giovanni affermerà una cosa enorme: “Chi non ama suo fratello è 
omicida” (1 Gv 3,15). Chi non ama, uccide. Il disamore non è solo il mio lento morire, ma ? un 
incubatore di violenza e omicidi. Ma io vi dico: chiunque si adira con il fratello, o gli dice pazzo, o 
stupido, è sulla linea di Caino... 
Gesù mostra i primi tre passi verso la morte: l'ira, l'insulto, il disprezzo, tre forme di omicidio. 
L'uccisione esteriore viene dalla eliminazione interiore dell'altro. Chi gli dice pazzo sarà destinato 
al fuoco della Geenna. Geenna non è l'inferno, ma quel vallone alla periferia di Gerusalemme, 
dove si bruciavano le immondizie della città, da cui saliva perennemente un fumo acre e cattivo. 
Gesù dice: se tu disprezzi e insulti il fratello tu fai spazzatura della tua vita, la butti nell'immondizia; 
“ben più di un castigo, la tua umanità che marcisce e va in fumo”. Ascolti queste pagine che sono 
tra le più radicali del Vangelo e capisci per contrasto che diventano le più umane, perchè Gesù 
parla solo della vita, con le parole proprie della vita: “Custodisci le mie parole ed esse ti 
custodiranno” (Prov 4,4), e non finirai nell'immondezzaio della storia. 
Avete inteso che fu detto: non commettere adulterio. Ma io vi dico: se guardi una donna per 
desiderarla sei già adultero. Non dice semplicemente: se tu desideri una donna; ma: se guardi per 
desiderare, con atteggiamento predatorio, per conquistare e violare, per sedurre e possedere, se 
la riduci a un oggetto da prendere o collezionare, tu commetti un reato contro la grandezza di 
quella persona. 
Adulterio viene dal verbo a(du)lterare che significa: tu alteri, cambi, falsifichi, manipoli la persona. 
Le rubi il sogno di Dio. Adulterio non è tanto un reato contro la morale, ma un delitto contro la 
persona, deturpi il volto alto e puro dell'uomo. 
Terza leva: Ma io vi dico: Non giurate affatto; il vostro dire sia sì, sì; no, no. Dal divieto del 
giuramento, Gesù va fino in fondo, arriva al divieto della menzogna. Di' sempre la verità e non 
servirà più giurare. Non abbiamo bisogno di mostraci diversi da ciò che siamo nell'intimo. 
Dobbiamo solo curare il nostro cuore, per poi prenderci cura della vita attorno a noi; c'è da guarire 
il cuore per poi guarire la vita. 
 
● Da Gesù non una nuova “morale”, ma una liberazione 
Un Vangelo da vertigini. E come è possibile? Anche Maria lo chiese quel giorno all'angelo, ma poi 
disse a Dio: "sia fatta la tua volontà, modellami nelle tue mani, io tua tenera argilla, trasformami il 
cuore". E ha partorito Dio. Anche noi possiamo come lei, portare Dio nel mondo: partorire amore. 
Avete inteso che fu detto... ma io vi dico. Gesù non contrappone alla morale antica una super-
morale migliore, ma svela l'anima segreta della legge: “Il suo Vangelo non è una morale ma una 
sconvolgente liberazione” (G. Vannucci). 
Gesù non è nè lassista nè rigorista, non è più rigido o più accondiscendente degli scribi: lui fa 
un'altra cosa, prende la norma e la porta avanti, la fa schiudere come un fiore, nelle due direzioni 
decisive: la linea del cuore e la linea della persona. 
Gesù porta a pienezza la legge e nasce la religione dell'interiorità. Fu detto: non ucciderai; ma io vi 
dico: chiunque si adira con il proprio fratello, cioè chiunque alimenta rabbie e rancori, è già in cuor 
suo un omicida. Gesù va alla sorgente: ritorna al cuore e guariscilo, solo così potrai curare i tuoi 
gesti. Ritorna al cuore e custodiscilo perchè è la sorgente della vita. Non giurate affatto; il vostro 
dire sia sì, sì; no, no. Dal divieto del giuramento, arriva al divieto della menzogna. Dà la verità 
sempre, e non servirà giurare. 
Porta a compimento la legge sulla linea della persona: se tu guardi una donna per desiderarla sei 
già adultero. Non dice semplicemente: se tu, uomo, desideri una donna; se tu, donna, desideri un 
uomo. Il desiderio è un servitore necessario alla vita. Dice: se guardi per desiderare e vuol dire: se 
ti avvicini ad una persona per sedurre e possedere, se riduci l'altro a un oggetto, tu pecchi contro 
la grandezza di quella persona. 
Commetti adulterio nel senso originario del termine adulterare: tu alteri, falsifichi, manipoli, 
immiserisci la persona. Le rubi il sogno di Dio, l'immagine di Dio. Pecchi non contro la morale, ma 
contro la persona, contro la nobiltà e la profondità della persona. 
Cos'è la legge morale allora? Ascolti Gesù e capisci che la norma è salvaguardia della vita, 
custodia di ciò che ci fa crescere oppure diminuire in umanità. Ascolti queste parole che sono tra le 



Edi.S.I.  6

più radicali del Vangelo e capisci che diventano le più umane, perchè Gesù parla solo in difesa 
della umanità dell'uomo, con le parole proprie della vita. 
Allora il Vangelo diventa facile, umanissimo, anche quando dice parole che danno le vertigini. 
Perchè non aggiunge fatica a fatica, non convoca eroi duri e puri, non si rivolge a santi, ma a 
persone autentiche, semplicemente a uomini e donne sinceri nel cuore. 
______________________________________________________________________________ 
 
6) Momento di silenzio 
perché la Parola di Dio possa entrare in noi ed illuminare la nostra vita. 
 
7) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione. 
- Per la santa Chiesa, pellegrina nel mondo: vivendo fedelmente il comandamento dell'amore 
manifesti a tutti la bellezza e la gioia del messaggio evangelico. Preghiamo ? 
- Per quanti soffrono a causa della violenza e dell'oppressione: vedano riconosciuto il diritto di 
costruire in piena dignità il proprio futuro. Preghiamo ? 
- Per coloro che hanno responsabilità educative e sociali: promuovano la crescita integrale della 
persona umana, aperta a Dio e ai fratelli. Preghiamo ? 
- Per quanti patiscono scandalo a causa della nostra scarsa coerenza: confortati da luminosi 
esempi di molti fratelli e sorelle, ritrovino fiducia nella potenza salvifica del Vangelo. Preghiamo ? 
- Per noi qui presenti: la familiarità quotidiana con la parola di Dio ci renda capaci di valutare con 
maturo discernimento ciò che Dio vuole nelle concrete situazioni della vita. Preghiamo ? 
- Come Comunità partecipo alla vita religiosa come consuetudine ritualistica passiva? 
- Come Famiglia/Comunità quanto so interpretare la sapienza della Parola nella mia vita 
relazionale? 
- Come Singolo so esprimere la mia libertà costruttiva nell'ascoltare e mettere in pratica la Parola? 
 
8) Preghiera : Salmo  118 
Beato chi cammina nella legge del Signore. 
 
Beato chi è integro nella sua via 
e cammina nella legge del Signore. 
Beato chi custodisce i suoi insegnamenti 
e lo cerca con tutto il cuore. 
 
Tu hai promulgato i tuoi precetti 
perché siano osservati interamente. 
Siano stabili le mie vie 
nel custodire i tuoi decreti. 
 
Sii benevolo con il tuo servo e avrò vita, 
osserverò la tua parola. 
Aprimi gli occhi perché io consideri 
le meraviglie della tua legge. 
 
Insegnami, Signore, la via dei tuoi decreti 
e la custodirò sino alla fine. 
Dammi intelligenza, perché io custodisca la tua legge 
e la osservi con tutto il cuore. 
 
9) Orazione Finale 
Ascolta, o Padre, la nostra preghiera: fa' che ogni uomo conosca te, unico vero Dio, e colui che hai 
mandato, Gesù Cristo tuo Figlio. 
 
 
 
 



Edi.S.I.  7

Lectio del lunedì   16  febbraio  2026 

 
Lunedì  della  Sesta  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio :   Lettera di  Giacomo  1,  1  -  11 
             Marco  8,  11  -  13 
 
 
1) Orazione iniziale  
O Dio, che hai promesso di abitare in coloro che ti amano con cuore retto e sincero, donaci la 
grazia di diventare tua degna dimora. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Lettera di  Giacomo  1,  1  -  11 
Giacomo, servo di Dio e del Signore Gesù Cristo, alle dodici tribù che sono nella diaspora, salute. 
Considerate perfetta letizia, miei fratelli, quando subite ogni sorta di prove, sapendo che la vostra 
fede, messa alla prova, produce pazienza. E la pazienza completi l'opera sua in voi, perché siate 
perfetti e integri, senza mancare di nulla. Se qualcuno di voi è privo di sapienza, la domandi a Dio, 
che dona a tutti con semplicità e senza condizioni, e gli sarà data. La domandi però con fede, 
senza esitare, perché chi esita somiglia all'onda del mare, mossa e agitata dal vento. Un uomo 
così non pensi di ricevere qualcosa dal Signore: è un indeciso, instabile in tutte le sue azioni. 
Il fratello di umile condizione sia fiero di essere innalzato, il ricco, invece, di essere abbassato, 
perché come fiore d'erba passerà. Si leva il sole col suo ardore e fa seccare l'erba e il suo fiore 
cade, e la bellezza del suo aspetto svanisce. Così anche il ricco nelle sue imprese appassirà. 
 
3) Commento 3  su Lettera di  Giacomo  1,  1  -  11 
● Il destinatario della lettera di Giacomo è un popolo disperso, sparpagliato: non una comunità 
forte del vivere insieme, a stretto contatto, in una realtà solidale e a misura della propria fede. 
Giacomo parla a fedeli che corrono il rischio di sentirsi soli, abbandonati: di certo non esisteva un 
gruppo Whatsapp che connetteva cristiani greci, romani, ebrei.. Ciò che li rende fratelli, oltre che 
vicini, in questa distanza è la preghiera - “domandare a Dio con fede” - che presuppone il sentirsi 
figli di uno stesso Padre, nonché bisognosi. Di certo nel primo secolo d.C. i cristiani in diaspora 
non se la passavano proprio bene, la persecuzione era dietro l’angolo, e toccava i poveri come i 
ricchi. La differenza tra loro sta nell’atteggiamento nei confronti di un nemico o qualsivoglia 
avversità: il povero parte senza strumenti, vive quotidianamente la condizione di bisognoso, 
mentre la tentazione del ricco è quella di avere il potere di sistemare le cose da sé. La prova della 
fede si inserisce soggettivamente nel profondo di entrambi: penso al povero che a forza di porte 
sbattute in faccia ha perso la speranza di poter chiedere, al ricco che si sforza inutilmente di 
trovare soluzioni a situazioni più grandi di lui, e infine a chi si ritrova povero in un baleno, perdendo 
tutto, e non è abituato a chiedere aiuto, a superare il proprio orgoglio. Penso alla fede dei 
discepoli: il Cristo, il re che doveva salvare il suo popolo dall’oppressione, per il quale ho scelto di 
investire tutta la mia vita, è finito ammazzato in croce.. e adesso? La prima vera prova di fede sta 
sempre qui, nel credere fermamente nella resurrezione, che il Dio che preghiamo è qui vivo in 
mezzo a noi, che il Suo Spirito ci unisce al di là di tutte le distanze e ci dona la sapienza dei salvati. 
La prova allora non è che un dono funzionale a riconoscerci tali, un trampolino di lancio per la 
nostra fede. 
 
● Come vivere questa Parola? 
La lettera di San Giacomo, ci parla della tentazione, da dove viene, cosa ne deriva e le sue 
conseguenze. Parte da una beatitudine: “Beato l'uomo che resiste alla tentazione”, e prosegue con 
tanta chiarezza a sottolineare che la causa della tentazione non è Dio. Non inganniamoci, quindi la 
causa sta dentro di noi, sta a noi la decisione di lasciarci condurre da essa generando il peccato, e 
questo a sua volta genera morte dentro e fuori di noi. Anche in me, in noi e intorno a noi, si 
percepisce uno scontento delle persone, come non si riesce a capire la causa del male o con certe 

                                                 
3  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Marco Massiroli  in  www.preg.audio.org  - Casa di Preghiera San 
Biagio 



Edi.S.I.  8

frasi che colpevolizzano Dio di tante cause del male. Ci domandiamo il perché delle guerre, il 
perché dei problemi sociali, droga, prostituzione, alcool, perché i governanti così? perché perché, 
dov'è Dio? Forse possiamo domandarci, ma dove sono, dove sei, dove siamo? Quale scelte 
facciamo ogni giorno, ogni momento, partendo delle scelte casalinghe? Se mi metto di fronte e me 
stesso, sono io che scelgo il male, scelgo il non bene, per me e per gli altri, anche l'indifferenza è 
uno stato di scelta, che è mancanza di responsabilità e presa di posizione di fronte al male. Tocca 
a me decidere di prendermi in mano, e come molte volte rimotivarmi e con decisione scegliere la 
direzione della mia vita. La tentazione è anche legata alla dispersione e frammentarietà della mia 
vita vissuta, in cui non ho di mira il bene giusto, per me e di conseguenza per chi mi sta accanto, 
per gli altri. A volte diamo la colpa al maligno che ci tenta. Anche qui, vediamo la testimonianza di 
Gesù quando viene tentato (Mt 4,11). C'è la forza maligna, ma Gesù ha chiaro chi è e la sua 
missione, per Lui qualsiasi proposta che lo distoglie da questo la rifiuta; allora sconfigge il male. 
Signore Gesù, donami il tuo santo Spirito, sia luce nella frammentarietà della mia vita e delle mie 
giornate, donami la consapevolezza del mio stato interiore, in cui mi lascio tentare e scelgo il male, 
mi lascio sedurre senza prendere la responsabilità e cado nel peccato, donami la grazia di 
sconfiggere il male e scegliere il bene. 
Ecco la voce di un santo San Francesco di Sales : La tentazione non ha mai tanta forza contro di 
noi come quando ci trova oziosi. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura : dal Vangelo secondo  Marco  8,  11  -  13 
In quel tempo, vennero i farisei e si misero a discutere con Gesù, chiedendogli un segno dal cielo, 
per metterlo alla prova. Ma egli sospirò profondamente e disse: "Perché questa generazione 
chiede un segno? In verità io vi dico: a questa generazione non sarà dato alcun segno". 
Li lasciò, risalì sulla barca e partì per l'altra riva. 
 
5) Riflessione 4  sul Vangelo secondo Marco  8,  11  -  13 
● I farisei chiedono un segno per credere. Anche noi chiediamo a Dio segni e miracoli. La 
tentazione più grande contro la fede è dire: Perché Dio non interviene? Perché non si manifesta in 
modo più evidente? Perché non entra con più forza nella storia degli uomini, cambiando situazioni 
ingiuste, liberando gli oppressi, convertendo i cuori induriti? Noi stessi siamo sempre alle prese 
con le nostre debolezze e peccati: perché Dio non ci cambia e non ci rende più buoni? 
La fede si vive nell'oscurità. Noi non comprendiamo le vie di Dio, che rimane inaccessibile, 
incomprensibile, misterioso. Dio ci dà tanti motivi per credere ed un egual numero di motivi per non 
credere. Ci lascia veramente liberi, non vuole imporci nulla né vincerci con la sua forza. Dio si 
capisce solo nella fede e nell'amore. Fede significa anche fiducia completa. 
La mancanza di efficacia della fede è la difficoltà maggiore del credere. Il cristianesimo sembra 
inefficace nella storia degli uomini: sembra che non cambi nulla, che lasci tutto come prima. La via 
evangelica della conversione del cuore e della non violenza appare spesso perdente. 
 
● “Allora vennero i farisei e incominciarono a discutere con lui, chiedendogli un segno dal cielo, per 
metterlo alla prova”. Ci sono due motivi per cui delle volte domandiamo dei segni: il primo è che a 
volte c’è dentro di noi un così grande bisogno di essere rassicurati che la ricerca di conferme è 
solo una grande dichiarazione di umanità; l’altro motivo è meno nobile, e in definitiva è solo un 
modo per prendere tempo, per non lasciarsi mettere in discussione, per tentare di alzare la posta 
in gioco pur di non ammettere l’evidenza delle cose. È contro quest’ultimo tipo di motivazione che 
Gesù si scaglia nel vangelo di oggi: “Ma egli, traendo un profondo sospiro, disse: «Perché questa 
generazione chiede un segno? In verità vi dico: non sarà dato alcun segno a questa 
generazione»”. Non si può dialogare, rispondere, confrontarsi con chi usa le parole, i segni, gli 
avvenimenti in maniera strumentale alle sole proprie ragioni. Chi ha un atteggiamento polemico 
usa persino della verità come un’arma per fare del male. In questo senso Gesù riempie di segni la 
vita dei semplici, ma lascia completamente digiuni quelli che pensano di sapere tutto, di aver 
compreso tutto, e di avere le redini in mano. “E lasciatili, risalì sulla barca e si avviò all'altra 

                                                 
4  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Luigi Maria Epicoco  in www.fededuepuntozero.com  - Padre 
Lino Pedron 



Edi.S.I.  9

sponda”. La presunzione, la saccenza, la superbia alla fine ci fanno rimanere da soli. Gesù non si 
lascia trovare da coloro che vogliono manovrarlo o possederlo, ma solo da coloro che lo cercano 
con cuore sincero. Il vangelo di oggi è un grande invito a non entrare nella paranoia dei segni a 
tutti i costi, e a lasciare che il Signore si manifesti nella nostra vita così come Egli riterrà più 
opportuno. Tutto questo l’ho compreso una volta mentre mi trovavo a Fatima. Mi domandavo, in 
quel luogo benedetto, perché Maria si fosse manifestata a quei bambini e non a me, ed ebbi chiaro 
che loro certamente non avrebbero manovrato quel dono, io probabilmente si. Delle volte ci fa 
bene avere l’umiltà di accettare di non avere abbastanza umiltà. 
 
● A questo punto la situazione di Gesù è veramente tragica e la sua immagine impressionante. E' 
un uomo addolorato per il rifiuto dei farisei e meravigliato e deluso per il comportamento dei 
discepoli che ancora non capiscono. 
I primi sono totalmente chiusi alla fede. Se chiedono a Gesù un segno, un miracolo, non è perché 
vogliono credere in lui, ma per tendergli un tranello (v.11). Gesù capisce la loro manovra, rifiuta il 
segno e li abbandona (vv.12-13). E' la rottura definitiva. 
La differenza tra i farisei e i discepoli sta nel fatto che questi ultimi non hanno deciso di farlo morire 
e non l'abbandonano. E questo non è poco. Per il resto sono uguali: il loro atteggiamento di 
incomprensione nei confronti di Gesù è colpevole. Hanno il cuore indurito perché si ostinano a non 
capire e non riflettono su ciò che vedono e odono (vv.17-18). 
Gesù si sforza di farli ragionare; ricorda loro le due moltiplicazioni dei pani, ma deve concludere 
con una amara constatazione: "E non capite ancora?" (v.21). Sono ciechi e sordi davanti a Dio che 
si rivela. 
Gesù ci ha già dato il suo massimo segno donandoci se stesso nel suo pane. Non bisogna 
chiedergli altri segni, ma credere nel segno che ci ha dato. Oltre a questo non c'è più niente: è Dio 
stesso, tutto per noi. Non resta che riconoscere, adorare, gustare e viverne. 
Il discepolo, invece di chiedere segni, chiede la capacità di vedere quelli che Gesù gli ha già dato. 
_____________________________________________________________________________ 
 
6) Per un confronto personale 
Perché la Chiesa testimoni la verità di Cristo rinunciando alla potenza esteriore, e, sostenuta 
dall'amore, cammini con gioia nella via dell'umiltà e della povertà. Preghiamo ? 
Perché i giovani non si lascino sedurre dalla tentazione della violenza ma scoprano nel 
comandamento dell'amore l'unica possibilità per la personale realizzazione. Preghiamo ? 
Perché chi vive nel dubbio e nell'incertezza si abbandoni fiduciosamente nel grembo di Dio, da cui 
ogni vita ha origine. Preghiamo ? 
Perché il popolo cristiano abbandoni ogni forma di superstizione, e creda unicamente nel Signore 
morto e risorto per tutti. Preghiamo ? 
Perché la nostra fede, nutrita dalla preghiera e dai sacramenti, sia sempre più vera e gioiosa e si 
esprima attraverso i numerosi carismi ricevuti gratuitamente per il bene di tutti. Preghiamo ? 
Perché non poniamo delle condizioni al Signore. Preghiamo ? 
Per chi si è pentito dei delitti commessi.Preghiamo ? 
 
7) Preghiera finale : Salmo  118 
Venga a me la tua misericordia e avrò vita. 
 
Prima di essere umiliato andavo errando, 
ma ora osservo la tua promessa. 
Tu sei buono e fai il bene:insegnami i tuoi decreti. 
 
Bene per me se sono stato umiliato, perché impari i tuoi decreti. 
Bene per me è la legge della tua bocca, 
più di mille pezzi d'oro e d'argento. 
 
Signore, io so che i tuoi giudizi sono giusti e con ragione mi hai umiliato. 
Il tuo amore sia la mia consolazione, 
secondo la promessa fatta al tuo servo. 



Edi.S.I.  10

Lectio del martedì  17  febbraio  2026 

 
Martedì  della  Sesta  Settimana del Tempo Ordinario   (Anno  A) 
Lectio:  Lettera di Giacomo  1,  12  -  18 
             Marco  8,  14  -  21 
 
 
1) Preghiera  
O Dio, che hai promesso di abitare in coloro che ti amano con cuore retto e sincero, donaci la 
grazia di diventare tua degna dimora. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Lettera di Giacomo  1,  12  -  18 
Beato l'uomo che resiste alla tentazione perché, dopo averla superata, riceverà la corona della 
vita, che il Signore ha promesso a quelli che lo amano. Nessuno, quando è tentato, dica: «Sono 
tentato da Dio»; perché Dio non può essere tentato al male ed egli non tenta nessuno. Ciascuno 
piuttosto è tentato dalle proprie passioni, che lo attraggono e lo seducono; poi le passioni 
concepiscono e generano il peccato, e il peccato, una volta commesso, produce la morte. 
Non ingannatevi, fratelli miei carissimi; ogni buon regalo e ogni dono perfetto vengono dall'alto e 
discendono dal Padre, creatore della luce: presso di lui non c'è variazione né ombra di 
cambiamento. Per sua volontà egli ci ha generati per mezzo della parola di verità, per essere una 
primizia delle sue creature. 
 
3) Commento 5  su Lettera di Giacomo  1,  12  -  18 
● Questi pochi versetti della Lettera di Giacomo sono un piccolo trattato sulla fonte del male. 
Quanta confusione è stata fatta a riguardo e quanto fraintendimento aleggia ancora oggi nella 
credenza popolare, anche tra le panche delle nostre chiese. Si pensi alla preghiera del Padre 
Nostro, la preghiera per eccellenza, quella consegnataci da Gesù in persona a precisa richiesta: 
“senti, Signore, ma.. come si prega?”. Cristo risponde indicando Chi si prega: viene rivelato un Dio 
Padre. Come abbiamo fatto fino ad oggi per anni, forse secoli, a chiedergli di non indurci in 
tentazione? Se le parole hanno un peso, e credo che Gesù le misurasse meglio di un farmacista 
con gli elementi per una cura, come è stato possibile pensare e supplicare il Padre, che è passato 
dall’umiliazione, dal dolore e dalla morte per liberarci dal peccato, di non spingerci verso la 
tentazione che lo genera? C’è da augurarsi che l’aspetto malsano insito nel meccanismo di 
automaticità nel recitare una preghiera, con precise parole impresse nelle nostre memorie di 
bambini ancora incapaci di discernerle, ci abbia preservato dal credere davvero a quello che 
dicevamo. La sapienza generata dalla parola di verità ci conduca allora alla consapevolezza che il 
peccato nasce da una nostra scelta di assecondare la tentazione che, volente o nolente, 
frequentemente e in diverse forme, ci colpisce per dividere il nostro cuore dal Dio che in esso 
alberga. Allo stesso tempo non scoraggiamoci per la nostra fallibile umanità, perché il Padre non 
pretende che riusciamo da soli a vincere la tentazione, altrimenti non ci avrebbe lasciato il suo 
Spirito, ma avrebbe detto: “State a vedere come si fa, io adesso mi faccio ammazzare, poi risorgo 
e vinco la morte. Salgo in cielo e me ne starò lassù a vedere se avete capito e siete capaci anche 
voi”. No, non è andata così, Gesù è vivo in noi, il Creatore della luce illumina la nostra battaglia 
contro la tentazione: «La sua fedeltà ti sarà scudo e corazza, non temerai il terrore della notte». 
Scegliamo quotidianamente di affidarci a Lui: Padre nostro, non abbandonarci alla tentazione, ma 
liberaci dal male. 
 

● Come vivere questa Parola? 
La lettera di San Giacomo, ci parla della tentazione, da dove viene, cosa ne deriva e le sue 
conseguenze. Parte da una beatitudine: “Beato l'uomo che resiste alla tentazione”, e prosegue con 
tanta chiarezza a sottolineare che la causa della tentazione non è Dio. Non inganniamoci, quindi la 

causa sta dentro di noi, sta a noi la decisione di lasciarci condurre da essa generando il peccato, e 
                                                 
5  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Marco Missiroli  in www.preg.audio.org  -  Casa di Preghiera San 
Biagio 



Edi.S.I.  11

questo a sua volta genera morte dentro e fuori di noi. Anche in me, in noi e intorno a noi, si 
percepisce uno scontento delle persone, come non si riesce a capire la causa del male o con certe 
frasi che colpevolizzano Dio di tante cause del male. Ci domandiamo il perché delle guerre, il 
perché dei problemi sociali, droga, prostituzione, alcool, perché i governanti così? perché perché, 
dov'è Dio? Forse possiamo domandarci, ma dove sono, dove sei, dove siamo? Quale scelte 
facciamo ogni giorno, ogni momento, partendo delle scelte casalinghe? Se mi metto di fronte e me 
stesso, sono io che scelgo il male, scelgo il non bene, per me e per gli altri, anche l'indifferenza è 
uno stato di scelta, che è mancanza di responsabilità e presa di posizione di fronte al male. Tocca 
a me decidere di prendermi in mano, e come molte volte rimotivarmi e con decisione scegliere la 
direzione della mia vita. La tentazione è anche legata alla dispersione e frammentarietà della mia 
vita vissuta, in cui non ho di mira il bene giusto, per me e di conseguenza per chi mi sta accanto, 
per gli altri. A volte diamo la colpa al maligno che ci tenta. Anche qui, vediamo la testimonianza di 
Gesù quando viene tentato (Mt 4,11). C'è la forza maligna, ma Gesù ha chiaro chi è e la sua 
missione, per Lui qualsiasi proposta che lo distoglie da questo la rifiuta; allora sconfigge il male. 
Signore Gesù, donami il tuo santo Spirito, sia luce nella frammentarietà della mia vita e delle mie 
giornate, donami la consapevolezza del mio stato interiore, in cui mi lascio tentare e scelgo il male, 
mi lascio sedurre senza prendere la responsabilità e cado nel peccato, donami la grazia di 
sconfiggere il male e scegliere il bene. 
Ecco la voce di un santo San Francesco di Sales : La tentazione non ha mai tanta forza contro di 
noi come quando ci trova oziosi. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Marco  8,  14  -  21 
In quel tempo, i discepoli avevano dimenticato di prendere dei pani e non avevano con sé sulla 
barca che un solo pane. Allora Gesù li ammoniva dicendo: «Fate attenzione, guardatevi dal lievito 
dei farisei e dal lievito di Erode!». Ma quelli discutevano fra loro perché non avevano pane. 
Si accorse di questo e disse loro: «Perché discutete che non avete pane? Non capite ancora e non 
comprendete? Avete il cuore indurito? Avete occhi e non vedete, avete orecchi e non udite? E non 
vi ricordate, quando ho spezzato i cinque pani per i cinquemila, quante ceste colme di pezzi avete 
portato via?». Gli dissero: «Dodici». «E quando ho spezzato i sette pani per i quattromila, quante 
sporte piene di pezzi avete portato via?». Gli dissero: «Sette». E disse loro: «Non comprendete 
ancora?». 
 
5) Commento 6  sul Vangelo secondo Marco  8,  14  -  21 
● Qui vediamo Gesù muoversi in una direzione diversa da quella dei suoi discepoli. Essi sono tutti 
presi dalla mancanza di cibo: Gesù invece li mette in guardia dal ripiegarsi sulla propria visuale, 
che diventa una falsa linea d'azione. 
Se vogliamo applicare alla nostra vita questo passo, dobbiamo correggere questo strabismo che 
spesso anche noi abbiamo: con un occhio essere sì presi da Gesù e dalla sua vita, con l'altro 
occhio inseguire i nostri piccoli problemi. Occorre invece fissare bene entrambi gli occhi su Gesù, 
avere orecchie per lui, cuore aperto su di lui (Mc 8,17-18): contemplare e comprendere il suo agire, 
per poi incarnarlo nella vita di ogni giorno. Vivere il "come in cielo così in terra". 
Contemplando lui, parola viva del Padre, eviteremo l'errore di chiuderci sulle nostre preoccupazioni 
o, peggio, di giudicare il suo agire in base alla nostra visuale, e impareremo ad avere i suoi occhi 
per contemplare come dall'alto il ricamo divino che il Padre ha ordito per noi e per i nostri fratelli, 
dove tutto risulta come una splendida trama d'amore. 
Apriamoci allora alla sua Parola, soprattutto là dove ci comanda di amare il fratello, ogni fratello: 
sarà il modo migliore di distogliere il pensiero da noi e di avere per essi "occhi che vedono, 
orecchie che sentono, cuore che batte". Come lui. 
 
● "Gesù ammoniva (i discepoli) dicendo: «Fate attenzione, guardatevi dal lievito dei farisei e dal 
lievito di Erode!». Ma quelli discutevano fra loro perché non avevano pane". (Mc 8, 15-16) - Come 
vivere questa Parola? 

                                                 
6  www.lachiesa.it   - www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio - don Luigi Maria Epicoco  in 
www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  12

E' un momento in cui l'incomprensione, nei confronti di Gesù, tocca il diapason. 
Egli, il Maestro, interamente dedito alla verità del Regno di Dio per la salvezza dell'uomo, mette in 
guardia i suoi da quel che più oscura la verità: l'ipocrisia, proprio quello di cui erano insidiosamente 
imbevuti gli insegnamenti dei suoi più accaniti oppositori: i Farisei e quanti corteggiavano Erode. 
Il suo era un avvertimento di magistrale importanza. Ma i discepoli non se ne diedero per inteso, 
tutti afferrati dalla preoccupazione del cibo che, in quel momento, era venuto a mancare. Si può 
anche capire quel che prova questa gente in preda a un furibondo appetito. Ma quello che deve 
aver amareggiato il Signore è la loro ermetica chiusura. Il cuore dei discepoli è sprangato al ricordo 
dei due fatti straordinari: quella ripetuta moltiplicazione proprio del pane (l'alimento semplice 
essenziale) che Gesù aveva compiuto per benevolenza e amicizia nei loro confronti. E' evidente 
quel che Gesù è portato a dire: "Avete il cuore indurito". 
Si, c'è un indurimento del cuore e della persona proprio legato a una smemoratezza del cuore 
stesso. Perché è lì, al centro più profondo di noi, che dovrebbe ardere sempre (come un fuoco e 
una luce) il continuo ricordo dei grandi beni ricevuti da Dio: da quello dell'esistenza a tutto 
l'accompagnamento della Grazia al dipanarsi dei nostri giorni. Così come dovrebbe essere 
normale che, anche nei confronti del prossimo, la gratitudine venga sempre praticata. 
Il cuore è il termometro della nostra autenticità umana e cristiana. Se è vivo di attenzione a ciò che 
è vero, è lungi da noi il fariseismo; se è memore di tutto quel che ha ricevuto e riceve da Dio, è un 
cuore sano, capace di buona relazionalità col Signore, con gli umani, con tutte le creature. 
Se invece si lascia afferrare dal ritmo frenetico del troppo fare, (così tipico oggi), perde di vista quel 
che più conta e s'impelaga nell'inautentico. 
Un cuore di questo tipo s'indurisce. Si chiude non solo a ogni verità di fede ma anche a ogni 
bellezza, verità, grazia umane. 
Ecco la voce di un Papa S. Giovanni Paolo II ai giovani : "Bisogna cambiare strada nella direzione 
di Cristo che è anche la direzione della giustizia, della solidarietà, dell'impegno per una società e 
un futuro degni dell'uomo" 
 
● «Fate attenzione, guardatevi dal lievito dei farisei e dal lievito di Erode!». E quelli dicevano fra 
loro: «Non abbiamo pane»”. Se Gesù è colui che prende sul serio la persona nella sua totalità, noi  
cadiamo spesso invece nella tentazione di entrare in paranoia solo con alcune cose della vita. Ad 
esempio noi siamo fatti di tanti tipi di bisogni: quelli fisici, quelli affettivi, quelli spirituali in senso 
stretto. Il cristianesimo parla a ognuno di questi bisogni, ed è un errore pensare che la fede debba 
limitarsi solo all’ambito strettamente spirituale. Capita però che passiamo la maggior parte della 
nostra vita tenendo gli occhi fissi solo sui nostri bisogni fisici o al massimo su quelli affettivi senza 
mai arrivare al fondo di ogni vero bisogno che è contenuto nella dinamica spirituale. Così in 
maniera manicale curiamo il nostro corpo, la nostra alimentazione, cerchiamo ogni tipo di 
appagamento affettivo e sessuale, ma non arriviamo mai a cogliere il bisogno di senso che è alla 
base di tutta la vita. Gesù, nel Vangelo di oggi, sta mettendo in guardia i suoi discepoli dal non 
farsi inquinare proprio in questo bisogno centrale, facendosi condizionare dalla mentalità dei farisei 
o da quella di Erode. I discepoli però sembrano avere attenzione solo per la fame della loro pancia. 
“«Perché discutete che non avete pane? Non intendete e non capite ancora? Avete il cuore 
indurito? Avete occhi e non vedete, avete orecchi e non udite? E non vi ricordate, quando ho 
spezzato i cinque pani per i cinquemila, quante ceste colme di pezzi avete portato via?». Gli 
dissero: «Dodici». «E quando ho spezzato i sette pani per i quattromila, quante sporte piene di 
pezzi avete portato via?». Gli dissero: «Sette». E disse loro: «Non capite ancora?»”. La palestra ti 
salverà la vita? L’alimentazione ti renderà felice? Il sesso ti darà la vita eterna? Tutte queste cose 
vanno ricollocate nella grande domanda di senso e non possono diventare l’unico motivo per cui 
alzarsi la mattina.  
______________________________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  13

6) Per un confronto personale  
- Perché la Chiesa sia memoria perenne dell'amore di Dio per ogni uomo, indicando a tutti i segni 
della sua presenza nel mondo. Preghiamo ? 
- Perché l'ordine e la meraviglia del creato, i fiori dei campi e il volo degli uccelli, l'acqua che 
beviamo e l'aria che respiriamo ci richiamino la lode al Signore creatore e datore di ogni bene. 
Preghiamo ? 
- Perché ogni gesto di amore e di comprensione porti gli uomini a riconoscere Dio fonte di carità e 
ad amarlo sopra ogni cosa. Preghiamo ? 
- Perché l'abbondanza di cibo e di vestiario ci aiuti a ringraziare il Signore e a donare ai poveri 
qualche cosa di nostro. Preghiamo ? 
- Perché questa eucaristia, che è rendimento di lode perfetta al Padre, sia il nostro grazie per il suo 
Figlio Gesù, morto e risorto per noi. Preghiamo ? 
- Perché non si accusi mai Dio del male. Preghiamo ? 
- Perché la libertà dell'uomo non impedisca il piano di Dio. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera finale :  Salmo  93 
Beato l'uomo a cui insegni la tua legge, Signore. 
 
Beato l'uomo che tu castighi, Signore, 
e a cui insegni la tua legge, 
per dargli riposo nei giorni di sventura. 
 
Poiché il Signore non respinge il suo popolo 
e non abbandona la sua eredità, 
il giudizio ritornerà a essere giusto 
e lo seguiranno tutti i retti di cuore. 
 
Quando dicevo: «Il mio piede vacilla», 
la tua fedeltà, Signore, mi ha sostenuto. 
Nel mio intimo, fra molte preoccupazioni, 
il tuo conforto mi ha allietato. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  14

Lectio del mercoledì   18  febbraio  2026 

 
Mercoledì  delle Ceneri   (Anno  A) 
Lectio :  2  Lettera  ai Corinzi  5,  20  - 6,  2   
           Matteo  6,  1  -  6.  16  -  18   
 
 
1) Preghiera  
O Dio, nostro Padre, concedi al popolo cristiano di iniziare con questo digiuno un cammino di vera 
conversione, per affrontare vittoriosamente con le armi della penitenza il combattimento contro lo 
spirito del male. 
 
 
2) Lettura :  2  Lettera  ai Corinzi  5,  20  - 6,  2 
Fratelli, noi, in nome di Cristo, siamo ambasciatori: per mezzo nostro è Dio stesso che esorta. Vi 
supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio. Colui che non aveva conosciuto 
peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio. 
Poiché siamo suoi collaboratori, vi esortiamo a non accogliere invano la grazia di Dio. Egli dice 
infatti: «Al momento favorevole ti ho esaudito e nel giorno della salvezza ti ho soccorso». 
Ecco ora il momento favorevole, ecco ora il giorno della salvezza! 
 
3) Commento 7  su  2  Lettera  ai Corinzi  5,  20  - 6,  2 
● «Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio» (2Cor 5,20). 
Il linguaggio di Paolo è preciso: egli non ci chiede di impegnarci a riconciliarci, ma di «lasciarci 
riconciliare», perché il soggetto di questa azione non siamo noi, ma è Dio stesso. Più che fare, 
dobbiamo lasciare fare, secondo la parola che Gesù consegna a Giovanni Battista nella scena del 
battesimo, in Matteo: «Lascia fare per ora, perché conviene che adempiamo ogni giustizia» (Mt 
3,15). Per adempiere la giustizia, per giungere a quel compimento pieno della giustizia che 
consiste nella nostra riconciliazione con Dio e con i fratelli, dobbiamo lasciare fare a Dio. A noi, 
come sempre scrive Paolo, spetta il compito e la responsabilità di non accogliere invano la grazia 
di Dio. A noi compete di non renderla vana, inefficace, inutile e sprecata nella nostra vita, ma al 
contrario di consentirle di portare i frutti attesi, tanto da Dio quanto da noi. 
In questo «lasciar fare», il verbo «riconciliare», nel greco in cui l’apostolo e tutto il Nuovo 
Testamento lo utilizza, mette in luce una sfumatura che mi pare preziosa e utile per vivere bene la 
grazia quaresimale. Il verbo greco usato è infatti katallasso: allasso significa «cambiare» ed è 
preceduto dalla preposizione kata, che indica il movimento «dall’alto verso il basso». È il contrario 
di ana, che definisce il movimento dal basso verso l’alto. Risurrezione è anastasis, un tornare a 
stare in piedi, un rialzarsi, dal basso verso l’alto, appunto. La riconciliazione presuppone il 
movimento opposto: dall’alto verso il basso. Richiede cioè un discendere, un abbassarsi, la 
disponibilità a perdere qualcosa. Ci si può riconciliare, o meglio lasciarsi riconciliare, soltanto se 
siamo disponibili a vivere questo abbassamento, questa perdita di noi stessi. La rinuncia, ad 
esempio, a vedere riconosciuto il proprio diritto ingiustamente ferito o compromesso; la rinuncia a 
vendicare un torto subito; la rinuncia al proprio punto di vista o alla propria sensibilità per entrare 
maggiormente nella visione dell’altro, e così via. Gli esempi si possono facilmente moltiplicare, ma 
vanno tutti nella stessa direzione, tracciano tutti la medesima parabola: dall’alto verso il basso. 
Dio, il quale, come Paolo ricorda, è il primo soggetto, è l’autore della riconciliazione, vive lui stesso 
questo movimento e lo vive nel Figlio, che il Padre dona alla nostra carne, e lo dona fino alla croce. 
Dio stesso in Gesù scende, si abbassa nella nostra condizione umana e ancor più discende fino 
alla morte e fino agli inferi. Anche questo Paolo lo ricorda con un linguaggio ancora più duro, più 
sconcertante: 
 
● «Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi 
potessimo diventare giustizia di Dio» (2Cor 5,21). 
                                                 
7  www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  - Patrizia Gasponi  in www.nellaparola.it  - Monastero Domenicano 
Ma tris Domini 



Edi.S.I.  15

In questo versetto di Paolo c’è sia la katabasis sia l’anabasis, sia la «discesa» sia la «salita»: il 
Figlio di Dio discende nella nostra condizione di peccato per farci salire nella sua condizione di 
giustizia. 
La discesa di Dio giunge sino a questo punto, ad amare chi lo odia e così riconciliare con sé 
persino i propri nemici. Entrare in un cammino quaresimale per lasciarci riconciliare con Dio, vivere 
non in modo vano ma fruttuoso questo tempo favorevole, significa dunque accettare di entrare a 
nostra volta in questo cammino di discesa, di abbassamento, di perdita, di rinuncia, per fare spazio 
all’agire di Dio che ci riconcilia, per fare spazio agli altri, con i quali siamo chiamati a riconciliarci. 
Le tre opere di pietà che oggi Matteo ci ricorda ci invitano anch’esse a vivere una perdita e una 
rinuncia: a non cercare l’ammirazione degli altri, ma la verità dell’incontro con Dio. A non cercare di 
possedere, ma di condividere. A non cercare confidenza in se stessi, ma affidarsi a Dio nella 
preghiera. A scegliere di digiunare per ricordare che a farci vivere è il dono di Dio e non la voracità 
con cui pretendiamo di saziare egoisticamente il nostro desiderio o il nostro bisogno. 
In questo giorno ci vengono imposte sul capo le ceneri. Le possiamo accogliere con questo 
sguardo. Esse ci ricordano non solo la povertà dalla quale veniamo e verso la quale torniamo; non 
solo la penitenza che il nostro peccato esige. Possono e debbono ricordarci soprattutto che cenere 
è ciò che rimane di quanto il fuoco brucia e consuma. Allora, più che la miseria del nostro peccato, 
che pure c’è, la cenere è per noi il segno di ciò che rimane se davvero l’amore ci consente di 
vivere delle rinunce, delle perdite, degli abbassamenti e delle discese. Spesso ci troviamo a terra, 
come cenere. Possiamo però vivere questa esperienza in modo molto diverso. Essere a terra 
perché il nostro peccato ci ha buttato giù; essere a terra perché ci siamo abbassati nell’amore e 
perché desideriamo lasciarci riconciliare dall’amore. 
Questo ora è il momento favorevole, questo è il giorno della salvezza: il giorno in cui percepiamo 
che Dio scende, si abbassa, si curva sulla nostra cenere, e la riconcilia a sé, e ci riconcilia tra noi, 
in quell’amore che sa vivere molte rinunce, fino alla Croce, pur di non rinunciare a noi. 
 
● Paolo e i Corinti avevano avuto un momento di incomprensione. La seconda lettera ai Corinti è il 
tentativo fatto da Paolo di ricomporre i rapporti. In particolare nei capitoli 1-6 egli ripercorre la sua 
vocazione di predicatore del Vangelo e della situazione che si era creata con la comunità di 
Corinto. I contorni di questo malinteso ci sfuggono completamente, ma questo diventa per Paolo 
un motivo per ricordare le motivazioni del suo impegno a favore del Vangelo. Il brano scelto per il 
mercoledì delle Ceneri è la parte finale. Vi ritroviamo il motivo fondamentale della lettera: la 
riconciliazione tra Dio e gli uomini. 
 
● Fratelli, noi, 20in nome di Cristo, siamo ambasciatori: per mezzo nostro è Dio stesso che esorta. 
Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio. 
Al termine della propria difesa Paolo ricorda che la salvezza operata da Cristo si può leggere come 
una grande opera di riconciliazione. Paolo ne è ambasciatore ed esorta i Corinti a ritornare in 
amicizia con lui e a entrare in questa riconciliazione più ampia offerta da Dio. 
 
● 21Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi 
potessimo diventare giustizia di Dio. 
L'opera della riconciliazione è stata realizzata attraverso la morte in croce di Gesù. Egli pur non 
avendo peccato è stato trattato da peccato, ha subito la morte del malfattore, perché noi, i veri 
peccatori potessimo diventare giusti davanti a Dio. 
 
● 6.1Poiché siamo suoi collaboratori, vi esortiamo a non accogliere invano la grazia di Dio. 
Di nuovo Paolo ricorda la propria qualità di collaboratore di Dio. E come collaboratore avvisa i suoi 
interlocutori che questa grazia della riconciliazione richiede una pronta risposta. Non si può 
dilazionare l'adesione a Dio perché si tratta di una realtà davvero importante. Proprio per queste 
parole il brano è stato scelto per il mercoledì delle Ceneri, l'inizio della Quaresima. 
 
● 2 Egli dice infatti: "Al momento favorevole ti ho esaudito e nel giorno della salvezza ti ho 
soccorso". Ecco ora il momento favorevole, ecco ora il giorno della salvezza! 
Questa citazione è tratta da Is 49,8. Paolo la rilegge come promessa divina che si attua al 
presente: eccolo il momento favorevole! Riconciliarsi con Dio e insieme con l'apostolo è esigenza 



Edi.S.I.  16

impellente, perché sul quadrante della storia umana è suonata l'ora in cui Dio ha deciso di 
accogliere nella sua amicizia coloro che gli erano diventati nemici. E' il giorno della pace con il 
Padre e tra gli uomini. 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  : dal Vangelo secondo  Matteo  6,  1  -  6.  16  -  18 
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli: «State attenti a non praticare la vostra giustizia davanti 
agli uomini per essere ammirati da loro, altrimenti non c'è ricompensa per voi presso il Padre 
vostro che è nei cieli. Dunque, quando fai l'elemosina, non suonare la tromba davanti a te, come 
fanno gli ipòcriti nelle sinagoghe e nelle strade, per essere lodati dalla gente. In verità io vi dico: 
hanno già ricevuto la loro ricompensa. Invece, mentre tu fai l'elemosina, non sappia la tua sinistra 
ciò che fa la tua destra, perché la tua elemosina resti nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel 
segreto, ti ricompenserà. E quando pregate, non siate simili agli ipòcriti che, nelle sinagoghe e 
negli angoli delle piazze, amano pregare stando ritti, per essere visti dalla gente. In verità io vi 
dico: hanno già ricevuto la loro ricompensa. Invece, quando tu preghi, entra nella tua camera, 
chiudi la porta e prega il Padre tuo, che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti 
ricompenserà. E quando digiunate, non diventate malinconici come gli ipòcriti, che assumono 
un'aria disfatta per far vedere agli altri che digiunano. In verità io vi dico: hanno già ricevuto la loro 
ricompensa. Invece, quando tu digiuni, profùmati la testa e làvati il volto, perché la gente non veda 
che tu digiuni, ma solo il Padre tuo, che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti 
ricompenserà». 
 
5) Riflessione 8  sul Vangelo secondo Matteo  6,  1  -  6.  16  -  18   
● Il mercoledì delle Ceneri, la cui liturgia è marcata storicamente dall'inizio della penitenza 
pubblica, che aveva luogo in questo giorno, e dall'intensificazione dell'istruzione dei catecumeni, 
che dovevano essere battezzati durante la Veglia pasquale, apre ora il tempo salutare della 
Quaresima. 
Lo spirito comunitario di preghiera, di sincerità cristiana e di conversione al Signore, che 
proclamano i testi della Sacra Scrittura, si esprime simbolicamente nel rito della cenere sparsa 
sulle nostre teste, al quale noi ci sottomettiamo umilmente in risposta alla parola di Dio. Al di là del 
senso che queste usanze hanno avuto nella storia delle religioni, il cristiano le adotta in continuità 
con le pratiche espiatorie dell'Antico Testamento, come un "simbolo austero" del nostro cammino 
spirituale, lungo tutta la Quaresima, e per riconoscere che il nostro corpo, formato dalla polvere, 
ritornerà tale, come un sacrificio reso al Dio della vita in unione con la morte del suo Figlio 
Unigenito. È per questo che il mercoledì delle Ceneri, così come il resto della Quaresima, non ha 
senso di per sé, ma ci riporta all'evento della Risurrezione di Gesù, che noi celebriamo rinnovati 
interiormente e con la ferma speranza che i nostri corpi saranno trasformati come il suo. 
Il rinnovamento pasquale è proclamato per tutta l'umanità dai credenti in Gesù Cristo, che, 
seguendo l'esempio del divino Maestro, praticano il digiuno dai beni e dalle seduzioni del mondo, 
che il Maligno ci presenta per farci cadere in tentazione. La riduzione del nutrimento del corpo è un 
segno eloquente della disponibilità del cristiano all'azione dello Spirito Santo e della nostra 
solidarietà con coloro che aspettano nella povertà la celebrazione dell'eterno e definitivo banchetto 
pasquale. Così dunque la rinuncia ad altri piaceri e soddisfazioni legittime completerà il quadro 
richiesto per il digiuno, trasformando questo periodo di grazia in un annuncio profetico di un nuovo 
mondo, riconciliato con il Signore. 
 
● Non mi stancherò mai di ripeterlo: il cristianesimo è una questione di stile. Si, è lo stile di chi non 
fa le cose per essere visto o per sentirsi gratificato dagli applausi degli altri. È lo stile di chi sa che 
l’amore più bello è quello che non si fa vedere, che agisce silenziosamente, che gode solo di 
amare e non di sentirsi dire grazie. “State attenti a non praticare la vostra giustizia davanti agli 
uomini per essere ammirati da loro, altrimenti non c'è ricompensa per voi presso il Padre vostro 
che è nei cieli”. Dovremmo passare dalle logiche dell’apparenza alle logiche dell’appartenenza. 

                                                 
8  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Luigi Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  -  PAPA 
FRANCESCO - UDIENZA GENERALE - Piazza San Pietro - Mercoledì, 26 febbraio 2020 – in  
www.vatican.va 



Edi.S.I.  17

Perché chi vuole apparire cerca conferme, chi si sente parte di qualcuno cerca invece solo il bene 
di questo qualcuno senza altre conferme. Potremmo avere quindi una madre che fa la buona 
madre nella speranza che i figli se ne accorgano, e che il marito l’apprezzi, oppure potremmo 
avere una madre che è una buona madre solo per il fatto che cerca il bene e la felicità dei figli e 
per questo a volte incassa anche le incomprensioni con il marito. La prima madre è una donna che 
si sente sola e poco amata e cerca amore e conferme da chi le sta intorno. La seconda madre si 
sente profondamente amata e sa che quell’amore è più grande anche dell’essere capite fino in 
fondo e del grazie quasi mai detto dei figli per cui sta dando la vita ogni giorno. “E il Padre tuo, che 
vede nel segreto, ti ricompenserà”. Così il nascondimento diventa il luogo della libertà e non 
dell’umiliazione ricercata. Tanto più rifuggiremo di metterci in mostra, di cercare contraccambio, di 
volere che gli altri se ne accorgano, tanto più significherà che ci sentiamo amati e liberi, e proprio 
per questo non cercheremo niente di più. Gesù ci parla nel Vangelo non per farci venire i sensi di 
colpa, ma per saper leggere i sintomi della nostra vita e così capire davvero qual è il nome del 
nostro problema. Dietro il sintomo dell’apparenza c’è quasi sempre una richiesta di amore e 
attenzione. La vita spirituale è risposta a una domanda del genere. 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco.  Catechesi - Quaresima: entrare nel deserto 
 
Cari fratelli e sorelle, buongiorno! 
 
Oggi, Mercoledì delle Ceneri, iniziamo il cammino quaresimale, cammino di quaranta giorni verso 
la Pasqua, verso il cuore dell’anno liturgico e della fede. È un cammino che segue quello di Gesù, 
che agli inizi del suo ministero si ritirò per quaranta giorni a pregare e digiunare, tentato dal 
diavolo, nel deserto. Proprio del significato spirituale del deserto vorrei parlarvi oggi. Cosa significa 
spiritualmente il deserto per tutti noi, anche noi che viviamo in città, cosa significa il deserto. 
 
Immaginiamo di stare in un deserto. La prima sensazione sarebbe quella di trovarci avvolti da un 
grande silenzio: niente rumori, a parte il vento e il nostro respiro. Ecco, il deserto è il luogo del 
distacco dal frastuono che ci circonda. È assenza di parole per fare spazio a un’altra Parola, la 
Parola di Dio, che come brezza leggera ci accarezza il cuore (cfr 1 Re 19,12). Il deserto è il luogo 
della Parola, con la maiuscola. Nella Bibbia, infatti, il Signore ama parlarci nel deserto. Nel deserto 
consegna a Mosè le “dieci parole”, i dieci comandamenti. E quando il popolo si allontana da Lui, 
diventando come una sposa infedele, Dio dice: «Ecco, io la condurrò nel deserto e parlerò al suo 
cuore. Là mi risponderà, come nei giorni della sua giovinezza» (Os 2,16-17). Nel deserto si ascolta 
la Parola di Dio, che è come un suono leggero. Il Libro dei Re dice che la Parola di Dio è come un 
filo di silenzio sonoro. Nel deserto si ritrova l’intimità con Dio, l’amore del Signore. Gesù amava 
ritirarsi ogni giorno in luoghi deserti a pregare (cfr Lc 5,16). Ci ha insegnato come cercare il Padre, 
che ci parla nel silenzio. E non è facile fare silenzio nel cuore, perché noi cerchiamo sempre di 
parlare un po’, di stare con gli altri. 
 
La Quaresima è il tempo propizio per fare spazio alla Parola di Dio. È il tempo per spegnere la 
televisione e aprire la Bibbia. È il tempo per staccarci dal cellulare e connetterci al Vangelo. 
Quando ero bambino non c’era la televisione, ma c’era l’abitudine di non ascoltare la radio. La 
Quaresima è deserto, è il tempo per rinunciare, per staccarci dal cellulare e connetterci al Vangelo. 
È il tempo per rinunciare a parole inutili, chiacchiere, dicerie, pettegolezzi, e parlare e dare del “tu” 
al Signore. È il tempo per dedicarsi a una sana ecologia del cuore, fare pulizia lì. Viviamo in un 
ambiente inquinato da troppa violenza verbale, da tante parole offensive e nocive, che la rete 
amplifica. Oggi si insulta come se si dicesse “Buona Giornata”. Siamo sommersi di parole vuote, di 
pubblicità, di messaggi subdoli. Ci siamo abituati a sentire di tutto su tutti e rischiamo di scivolare 
in una mondanità che ci atrofizza il cuore e non c’è bypass per guarire questo, ma soltanto il 
silenzio. Fatichiamo a distinguere la voce del Signore che ci parla, la voce della coscienza, la voce 
del bene. Gesù, chiamandoci nel deserto, ci invita a prestare ascolto a quel che conta, 
all’importante, all’essenziale. Al diavolo che lo tentava rispose: «Non di solo pane vivrà l’uomo, ma 
di ogni parola che esce dalla bocca di Dio» (Mt 4,4). Come il pane, più del pane ci occorre la 
Parola di Dio, ci serve parlare con Dio: ci serve pregare. Perché solo davanti a Dio vengono alla 



Edi.S.I.  18

luce le inclinazioni del cuore e cadono le doppiezze dell’anima. Ecco il deserto, luogo di vita, non di 
morte, perché dialogare nel silenzio col Signore ci ridona vita. 
 
Proviamo di nuovo a pensare a un deserto. Il deserto è il luogo dell’essenziale. Guardiamo le 
nostre vite: quante cose inutili ci circondano! Inseguiamo mille cose che paiono necessarie e in 
realtà non lo sono. Quanto ci farebbe bene liberarci di tante realtà superflue, per riscoprire quel 
che conta, per ritrovare i volti di chi ci sta accanto! Anche su questo Gesù ci dà l’esempio, 
digiunando. Digiunare è saper rinunciare alle cose vane, al superfluo, per andare all’essenziale. 
Digiunare non è soltanto per dimagrire, digiunare è andare proprio all’essenziale, è cercare la 
bellezza di una vita più semplice. 
 
Il deserto, infine, è il luogo della solitudine. Anche oggi, vicino a noi, ci sono tanti deserti. Sono le 
persone sole e abbandonate. Quanti poveri e anziani ci stanno accanto e vivono nel silenzio, 
senza far clamore, marginalizzati e scartati! Parlare di loro non fa audience. Ma il deserto ci 
conduce a loro, a quanti, messi a tacere, chiedono in silenzio il nostro aiuto. Tanti sguardi 
silenziosi che chiedono il nostro aiuto. Il cammino nel deserto quaresimale è un cammino di carità 
verso chi è più debole. 
 
Preghiera, digiuno, opere di misericordia: ecco la strada nel deserto quaresimale. 
 
Cari fratelli e sorelle, con la voce del profeta Isaia, Dio ha fatto questa promessa: «Ecco, io faccio 
una cosa nuova, aprirò nel deserto una strada» (Is 43,19). Nel deserto si apre la strada che ci 
porta dalla morte alla vita. Entriamo nel deserto con Gesù, ne usciremo assaporando la Pasqua, la 
potenza dell’amore di Dio che rinnova la vita. Accadrà a noi come a quei deserti che in primavera 
fioriscono, facendo germogliare d’improvviso, “dal nulla”, gemme e piante. Coraggio, entriamo in 
questo deserto della Quaresima, seguiamo Gesù nel deserto: con Lui i nostri deserti fioriranno. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Per la santa Chiesa: l'austero rito delle Ceneri, che apre il Tempo di Quaresima, susciti in tutti i 
battezzati il desiderio di un cuore nuovo, purificato dall'azione dello Spirito. Preghiamo ? 
- Per i vescovi, i presbiteri e i diaconi: formati dall'ascolto umile e obbediente del Verbo di Dio, 
ridestino in tutti i credenti la fame della Parola e la volontà di un'autentica conversione.  
Preghiamo ? 
- Per gli uomini e le donne del nostro tempo: riconoscenti per gli innumerevoli benefici ricevuti, 
siano attenti alle sofferenze dei fratelli e compiano gesti di gioiosa condivisione. Preghiamo ? 
- Per i malati e i sofferenti: la vicinanza assidua e premurosa della comunità cristiana li sostenga 
nella lotta contro il male, con la certezza di partecipare in Cristo alla vittoria pasquale. Preghiamo ? 
- Per noi qui presenti: illuminati dalla parola di Dio e fortificati dal Pane di vita, ci lasciamo attrarre 
con cuore aperto dalla grazia della Pasqua. Preghiamo ? 
- Perché la Chiesa, che annuncia e celebra il perdono di Dio, sia nel mondo segno e strumento di 
riconciliazione. Preghiamo ? 
- Perché le comunità cristiane che si esercitano nel digiuno quaresimale, sappiano condividere le 
ansie, le povertà e le speranze degli uomini di oggi. Preghiamo ? 
- Perché i poveri e i sofferenti ricevano il conforto dell'aiuto fraterno e partecipino con gioia al 
cammino di speranza del popolo di Dio. Preghiamo ? 
- Perché il richiamo delle sacre ceneri alla condizione mortale dell'uomo e alla precarietà delle sue 
conquiste, favorisca l'incontro con Dio, vera fonte di vita e di salvezza. Preghiamo ? 
- Perché l'ascolto della Parola, la conversione, la preghiera, gli impegni battesimali, la carità 
rinnovino profondamente i nostri rapporti con Dio e i fratelli. Preghiamo ? 
- Perché questo rito non rimanga staccato dalla vita quotidiana. Preghiamo ? 
- Per i ragazzi e i giovani che partecipano con proprie iniziative alla quaresima di fraternità. 
Preghiamo ? 
 
 



Edi.S.I.  19

7) Preghiera finale :  Salmo  50 
Perdonaci, Signore: abbiamo peccato. 
 
Pietà di me, o Dio, nel tuo amore; 
nella tua grande misericordia 
cancella la mia iniquità. 
Lavami tutto dalla mia colpa, 
dal mio peccato rendimi puro. 
 
Sì, le mie iniquità io le riconosco, 
il mio peccato mi sta sempre dinanzi. 
Contro di te, contro te solo ho peccato, 
quello che è male ai tuoi occhi, io l'ho fatto. 
 
Crea in me, o Dio, un cuore puro, 
rinnova in me uno spirito saldo. 
Non scacciarmi dalla tua presenza 
e non privarmi del tuo santo spirito. 
 
Rendimi la gioia della tua salvezza, 
sostienimi con uno spirito generoso. 
Signore, apri le mie labbra 
e la mia bocca proclami la tua lode. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  20

Lectio del giovedì   19   febbraio   2026 

 
Giovedì  dopo le Ceneri   (Anno  A) 
Giovedì dopo le Ceneri 
Lectio :  Deuteronomio  30,  15  -  20 
           Luca  2,  16  -  21 
 
 
1) Orazione iniziale 
Ispira le nostre azioni, o Signore, e accompagnale con il tuo aiuto, perché ogni nostra attività abbia 
sempre da te il suo inizio e in te il suo compimento. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Deuteronomio  30,  15  -  20 
Mosè parlò al popolo e disse: «Vedi, io pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la morte e il male. 
Oggi, perciò, io ti comando di amare il Signore, tuo Dio, di camminare per le sue vie, di osservare i 
suoi comandi, le sue leggi e le sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore, tuo Dio, ti 
benedica nella terra in cui tu stai per entrare per prenderne possesso. Ma se il tuo cuore si volge 
indietro e se tu non ascolti e ti lasci trascinare a prostrarti davanti ad altri dèi e a servirli, oggi io vi 
dichiaro che certo perirete, che non avrete vita lunga nel paese in cui state per entrare per 
prenderne possesso, attraversando il Giordano. Prendo oggi a testimoni contro di voi il cielo e la 
terra: io ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione. Scegli dunque la 
vita, perché viva tu e la tua discendenza, amando il Signore, tuo Dio, obbedendo alla sua voce e 
tenendoti unito a lui, poiché è lui la tua vita e la tua longevità, per poter così abitare nel paese che 
il Signore ha giurato di dare ai tuoi padri, Abramo, Isacco e Giacobbe». 
 
3) Commento 9  su Deuteronomio  30,  15  -  20 
● "Scegli dunque la vita, perché viva tu e la tua discendenza, 20amando il Signore, tuo Dio, 
obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui, poiché è lui la tua vita..." (Dt. 30, 19-20) - Come 
vivere questa Parola? 
Suo discorso di quaresima ci sta aiutando tantissimo a non perdere di vista la realtà nella quale 
dobbiamo vivere ed esprimere la nostra fede. Parla in modo rinnovato delle opere di misericordia: 
non tanto come di gesti posti da benefattori, sicuri della loro verità e bontà. Per il Papa le opere di 
misericordia sono percorsi di ricerca, per andare a trovare la vita e sceglierla. Non quella da spot 
pubblicitario, ma quella intaccata degli ammalati, quella svilita dei carcerati, quella inibita in chi ha 
subito violenza. Si va a trovare la vita, perché sennò la nostra muore. Si va a condividere la 
sofferenza, la mancanza, perché la vita sia abbondante sia abbondante per tutti. 
Chiediamoci se scegliamo la vita quando definiamo patologiche le espressioni di crescita degli 
adolescenti, o neghiamo il lavoro e il futuro ai giovani con la nostra voglia di non invecchiare mai, o 
reagiamo infastiditi alla presenza degli stranieri nel nostro quartiere. Oppure quando per motivi di 
sicurezza evitiamo a noi e ai nostri figli certi ambienti, certe convivenze. A volte, senza volerlo, 
anche le parrocchie, gli oratori, le scuole cattoliche diventano un luogo esclusivo, che struttura 
forme di protezione e dà sicurezza, perché lì certi soggetti non arrivano e non "contaminano"! 
Signore, abbi pietà di noi! Restituiscici una carità che trasforma, amando, condividendo, soffrendo. 
Ecco la voce di papa Francesco  (Discorso di Quaresima 2016 - Misericordiae Vultus,15) : "Perciò 
ho auspicato «che il popolo cristiano rifletta durante il Giubileo sulle opere di misericordia corporali 
e spirituali. Sarà un modo per risvegliare la nostra coscienza spesso assopita davanti al dramma 
della povertà e per entrare sempre più nel cuore del Vangelo, dove i poveri sono i privilegiati della 
misericordia divina»  
 
● La vita è piena di scelte. Non affrontiamo mai un giorno senza scelte. Gli esperti ci dicono che 
prendiamo oltre cento decisioni ogni giorno. Per esempio, decidiamo a che ora alzarci, quali vestiti 
indossare, cosa mangiare, ecc. Ci sono anche scelte importanti nella vita: le amicizie, se sposarsi 
oppure no, con chi sposarsi, dove vivere e così via. Ma c’è una scelta più importante delle altre: la 

                                                 
9   www.lachiesa.it   -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio –  www.predicheonline.com 



Edi.S.I.  21

scelta più significativa che ogni essere umano può fare è la scelta dove passare l’eternità; tra 
amare e servire Dio, oppure ignorarlo. La Bibbia ci dice che davanti a noi ci sono due alternative: 
Dio, o gli idoli, la benedizione e la prosperità, o la maledizione e l’avversità (cfr. Deuteronomio 
11:26-28), la vita, o la morte. In questa sintesi, Mosè ha sfidato la nazione, sotto forma di comando 
(vv.16,19) a seguire il patto con Dio. 
Secondo questo patto la loro obbedienza avrebbe portato benedizioni da parte di Dio, invece la 
loro disobbedienza avrebbe portato maledizioni da parte di Dio (Deuteronomio 28-30). Mosè, 
allora, mette il popolo davanti una scelta importante: amare e obbedire al Signore, il loro Dio, 
questa sarebbe stata la sua vita, la sua moltiplicazione, la Sua benedizione, se lo avesse respinto, 
invece, sarebbe stato maledizione e morte (vv.15-18). La sfida qui presentata è esattamente la 
stessa che viene data alla prima generazione di israeliti al Sinai (Esodo 19:5-8) ed è tipica delle 
scelte offerte a coloro che il Signore chiama alla salvezza e al servizio (cfr. Giosuè 24:14-18; 1 
Samuele 12:19-25; 1 Re 18:21,39; Matteo 16:24; Marco 8:34; Luca 18:22). Quindi, il Signore e le 
sue capacità non erano messe in discussione, ma solo la responsabilità del popolo. Questo passo 
c’insegna che prendere una decisione per il Signore implica qualcosa di più di una semplice 
confessione di fede, coinvolge tutto il nostro stile di vita! (cfr. vv. 16-20). Ora nessuno sano di 
mente sceglierà la maledizione e la morte. Nessuno rifiuterebbe deliberatamente la benedizione e 
la vita. Eppure è quello che fecero molti israeliti, e quello che fanno la stragrande maggioranza 
delle persone oggi che scelgono di vivere senza Dio. Nella storia biblica, le scelte che hanno fatto 
gli israeliti hanno avuto conseguenze che non avevano previsto, e che sono state dolorose per 
loro! Anche noi oggi dobbiamo fare una scelta per non avere conseguenze dolorose eterne: 
serviremo l'unico vero e vivente Dio che si rivela nella Scrittura e nella persona di Gesù Cristo? O 
serviremo una moltitudine di falsi dèi formati dalle nostre idee, desideri, tradizioni e cultura? Il tipo 
di scelta che facciamo non solo condiziona la nostra vita terrena, ma anche quella eterna!  (Matteo 
7:13-14, Giovanni 3:16).  Davanti a te Dio mette la vita e la morte, la vita eterna e l’inferno! Cosa 
ne farai della tua vita? Pentiti dei tuoi peccati davanti a Dio e credi nel Signore Gesù al Suo 
sacrificio, resurrezione e ascensione per il perdono dei tuoi peccati (Atti 3:19; 13:38-39; 20:21). 
Questa è la scelta più saggia da fare: scegliere Dio nel nome di Gesù! (Giovanni 14:1-6). 
_____________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  dal Vangelo di   Luca  9,  22  -  25 
In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli: «Il Figlio dell'uomo deve soffrire molto, essere rifiutato 
dagli anziani, dai capi dei sacerdoti e dagli scribi, venire ucciso e risorgere il terzo giorno». 
Poi, a tutti, diceva: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce 
ogni giorno e mi segua. Chi vuole salvare la propria vita, la perderà, ma chi perderà la propria vita 
per causa mia, la salverà. Infatti, quale vantaggio ha un uomo che guadagna il mondo intero, ma 
perde o rovina se stesso?». 
 
5) Riflessione 10  sul Vangelo di  Luca  2,  16  -  21   
● Entriamo in Quaresima, e la Chiesa vuole spiegarcene subito lo scopo. La vita di Gesù ha 
compimento sulla croce, ma al tempo stesso nella risurrezione, che dalla croce è inseparabile. Se 
vogliamo seguire Gesù e intraprendere questo grande cammino che deve condurci al Padre, la 
prima cosa da fare è rinunciare a noi stessi. Gesù non ci dice subito di prendere la nostra croce, 
perché se noi prendessimo la nostra croce stando in noi stessi, questa sarebbe insopportabile. 
Gesù ci domanda di rinunciare innanzi tutto a noi stessi, cioè al nostro io. 
 
● Gesù è il Servo sofferente che si consegna al Padre. La croce è lo scandalo che esige 
conversione profonda e continua. La fede e la scelta di seguire Cristo si decidono sulla strettoia 
della croce. 
Gesù qui rivela il mistero del pensiero di Dio che l'uomo non può né pensare né accettare. Il 
problema non è tanto il riconoscere che Gesù è il Cristo di Dio, ma "come" è il Cristo di Dio. 
Gesù non è il Cristo dell'attesa umana, ma il Figlio dell'uomo che affronta il cammino del Servo 
sofferente di Dio.  

                                                 
10  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Padre Lino Pedron - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com 



Edi.S.I.  22

Questa è la prima autorivelazione piena di Gesù, il nocciolo della fede cristiana, il suo mistero di 
morte e risurrezione. 
Il "bisogna" indica il compimento della volontà di Dio rivelata nella Scrittura. Questa volontà è il suo 
amore riversato su di noi peccatori. Dio "deve" morire in croce per noi, perché ci ama e noi siamo 
sulla croce. Il mistero di Gesù è la sofferenza del Servo di Dio che ama il Padre e i fratelli. La croce 
è il nostro male che lui si addossa perché ci ama. 
Gesù non salva se stesso (cfr Lc 23,34-39), ma si perde per solidarietà con noi perduti: E' il Dio-
Amore, solidale con il nostro male, che ci dona il suo regno (cfr Lc 23,40-43). 
L'invito di Gesù: "Se qualcuno vuol venire dietro a me..." è una chiamata universale a entrare con 
lui nel suo cammino verso il Padre. Per condividere il destino di Gesù in cammino verso il Padre 
bisogna rinnegare se stessi e portare ogni giorno la propria croce. 
Rinnegare se stessi significa ricevere la propria vita come grazia di cui non si dispone da padroni, 
portare ogni giorno il peso del servizio ai fratelli e del dono della vita per gli altri, e addossarsi il 
fardello delle prove, delle contraddizioni e delle persecuzioni. 
La via del Regno è quella della croce, sia per Cristo che per i cristiani. 
L'unico problema fondamentale per l'uomo è salvare o perdere la vita. Quindi seguire Gesù e 
rinnegare se stessi è la questione fondamentale della vita: è questione di vita o di morte. 
L'uomo non può essere il salvatore di se stesso, non ha in sé la sorgente della propria vita: non è il 
Creatore, ma una creatura. La salvezza è accettare Dio che mi ama e pensa a me. 
L'uomo si realizza amando. Amando Dio si realizza come Dio. Ma per amare bisogna essere 
amati. Il cristiano può amare Gesù e perdere la vita per lui perché Gesù per primo l'ha amato e ha 
dato se stesso per lui (cfr Gal 2,20). Il credente si affida a lui, nella vita e nella morte, perché Cristo 
è morto per tutti vincendo le barriere del male e della paura. 
"Che giova all'uomo guadagnare il mondo intero, se poi perde o rovina se stesso?" (v.25). Il primo 
tentativo dell'uomo per salvare se stesso è quello di accumulare dei beni. Insidiato dal suo limite, 
l'uomo si garantisce cibo e vita guadagnando, accumulando e divorando tutto. E' la falsa sicurezza 
dei beni (cfr Lc 12,15-21; Sal 49): ciò che uno ha deve riempire il vuoto di ciò che non è. 
L'insaziabilità di beni è via alla perdizione: "L'attaccamento al denaro è la radice di tutti i mali" (1Tm 
6,10). Gli unici beni che troveremo nell'eternità saranno quelli che abbiamo donato per 
misericordia nella vita presente. 
 
● Seguire un vincente è fin troppo facile. Stare dietro a qualcuno che è rifiutato diventa più 
complesso. Gesù dice con chiarezza, nel vangelo di oggi, che il suo destino umano non è il 
successo, ma bensì il rifiuto: «Il Figlio dell'uomo, disse, deve soffrire molto, essere riprovato dagli 
anziani, dai sommi sacerdoti e dagli scribi, esser messo a morte e risorgere il terzo giorno». Le 
scelte a cui ci spinge Gesù, sono scelte controcorrente. Molto spesso vivere secondo il vangelo 
significa essere rifiutati dalla mentalità del mondo. A nessuno piace essere messo fuori dal coro. A 
nessuno piace sentirsi isolato rispetto alla massa. Eppure arriva un tempo in cui dobbiamo 
domandarci se siamo disposti a seguire Gesù fino all’estreme conseguenze. “Se qualcuno vuol 
venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce ogni giorno e mi segua”. Se qualcuno 
vuole andare dietro a Gesù deve imparare a dire di no a se stesso, deve smettere di lamentarsi 
della propria vita e deve scegliere di prendersene la responsabilità senza fare più la vittima. “Chi 
vorrà salvare la propria vita, la perderà, ma chi perderà la propria vita per me, la salverà”. Tutti 
coloro che si agitano per auto salvarsi alla fine affogano prima, coloro invece che si affidano al 
Signore accettando di lasciarsi salvare alla fine rimangono a galla. “Che giova all'uomo 
guadagnare il mondo intero, se poi si perde o rovina se stesso?”. A che serve cioè continuare a 
vivere la propria vita in maniera compulsiva non accorgendoci che non è il possesso a farci vivere 
ma bensì il sentirci di qualcuno? Ecco allora come il vangelo di oggi ci indica un percorso preciso: 
non avere paura di tirare le estreme conseguenze della nostra sequela a Cristo; smettere di vivere 
solo con l’atteggiamento di chi subisce e comportarci da persone libere e non più da vittime in 
cerca di colpevoli; lasciarsi salvare; rinunciare al possesso delle cose per riscoprire 
un’appartenenza che ci salva. Se qualcuno cercava una via pratica eccolo accontentato. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
 



Edi.S.I.  23

6) Alcune domande per aiutarci nella meditazione e nella orazione 
- Perchè la parola del Papa in difesa della vita, della libertà e della pace, sia accolta nella Chiesa e 
nel mondo come proposta di valori umani, atti ad ispirare l'impegno morale dei singoli e dei popoli. 
Preghiamo ? 
- Perchè la Conferenza episcopale trovi nell'assistenza dello Spirito Santo, il coraggio di proporre 
alla Chiesa italiana linee pastorali a partire dalle emarginazioni e dalle povertà presenti sul 
territorio. Preghiamo ? 
- Perchè la sofferenza, che accomuna persone malate, sole e svantaggiate, susciti nella comunità 
cristiana, raccolta attorno allo sposo Gesù nel banchetto dell'eucaristia, risposte concrete di carità 
e di solidarietà. Preghiamo ? 
- Perchè il digiuno, che il vangelo paragona all'attesa dello sposo, ci prepari a testimoniare più 
concretamente la fede e l'amore. Preghiamo ? 
- Perchè la gioia donataci da Gesù in quest'eucaristia, ci aiuti ad essere fedeli ai nostri doveri di 
cristiani. Preghiamo ? 
- Per i cristiani che si dicono credenti pur avendo abbandonato la pratica religiosa. Preghiamo 
- Per i cristiani che ritengono l'impegno sociale estraneo alla Chiesa. Preghiamo ? 
- Perché la Chiesa, attraverso l'opera di evangelizzazione dei popoli, riveli al mondo la sapienza di 
Dio, che fa progredire sulla via della vita. Preghiamo ? 
- Perché la Chiesa e le organizzazioni per la cooperazione fra i popoli, operino insieme per la 
promozione della giustizia e il rispetto del diritto. Preghiamo ? 
- Perché i paesi poveri siano messi in grado di attuare modelli di sviluppo coerenti con i valori delle 
loro rispettive culture. Preghiamo ? 
- Perché i paesi ricchi usino le loro tecnologie per la diffusione di una civiltà che aiuti l'uomo a 
vivere in armonia con Dio, con il prossimo e con il mondo. Preghiamo ? 
- Perché noi diventiamo eucaristia per i poveri e i sofferenti, convinti che il sacrificio fatto per amore 
non distrugge la vita, ma salva dall'egoismo e dalla violenza. Preghiamo ? 
 
 
7) Preghiera : Salmo  1 
Beato l'uomo che confida nel Signore. 
 
Beato l'uomo che non segue il consiglio degli empi, 
non indugia nella via dei peccatori 
e non siede in compagnia degli stolti; 
ma si compiace della legge del Signore, 
la sua legge medita giorno e notte. 
 
Sarà come albero piantato lungo corsi d'acqua, 
che darà frutto a suo tempo 
e le sue foglie non cadranno mai; 
riusciranno tutte le sue opere. 
 
Non così, non così gli empi: 
ma come pula che il vento disperde. 
Il Signore veglia sul cammino dei giusti, 
ma la via degli empi andrà in rovina. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  24

Lectio del venerdì   20   gennaio  2026 

 
Venerdì  dopo le Ceneri   (Anno  A) 
Lectio :  Isaia  58,  1  -  9 
               Matteo  9,  14  -  15 
 
1) Preghiera  
Accompagna con la tua benevolenza, Padre misericordioso, i primi passi del nostro cammino 
penitenziale, perché all'osservanza esteriore corrisponda un profondo rinnovamento dello spirito. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Isaia  58,  1  -  9 
Così dice il Signore: «Grida a squarciagola, non avere riguardo; alza la voce come il corno, 
dichiara al mio popolo i suoi delitti, alla casa di Giacobbe i suoi peccati. Mi cercano ogni giorno, 
bramano di conoscere le mie vie, come un popolo che pratichi la giustizia e non abbia 
abbandonato il diritto del suo Dio; mi chiedono giudizi giusti, bramano la vicinanza di Dio: "Perché 
digiunare, se tu non lo vedi, mortificarci, se tu non lo sai?". Ecco, nel giorno del vostro digiuno 
curate i vostri affari, angariate tutti i vostri operai. Ecco, voi digiunate fra litigi e alterchi e colpendo 
con pugni iniqui. Non digiunate più come fate oggi, così da fare udire in alto il vostro chiasso.  
È forse come questo il digiuno che bramo, il giorno in cui l'uomo si mortifica? Piegare come un 
giunco il proprio capo, usare sacco e cenere per letto, forse questo vorresti chiamare digiuno e 
giorno gradito al Signore? Non è piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene inique, 
togliere i legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo? 
Non consiste forse nel dividere il pane con l'affamato, nell'introdurre in casa i miseri, senza tetto, 
nel vestire uno che vedi nudo, senza trascurare i tuoi parenti? Allora la tua luce sorgerà come 
l'aurora, la tua ferita si rimarginerà presto. Davanti a te camminerà la tua giustizia, la gloria del 
Signore ti seguirà. Allora invocherai e il Signore ti risponderà, implorerai aiuto ed egli dirà: 
"Eccomi!"». 
 
3) Riflessione 11 su Isaia  58,  1  -  9 
● "Non è piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene inique, togliere i legami del 
giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo?" (Is 58, 6) - Come vivere questa 
Parola? 
L'impegno per la vita, il comando di amare che abbiamo meditato ieri, si sostanzia di una virtù 
difficilissima: la giustizia. Nei tribunali essa è strapazzata, tradita al punto che diviene vero e giusto 
il risultato malvagio di manipolazioni astute di parole e fatti. Nella vita vera non è così. Nel 
desiderio di Dio, nella sua beatitudine degli affamati e assetati di giustizia, essa è il volto umano, 
l'incarnazione della volontà di Dio. È il suo volere, il suo desiderio che prendono forma. Una forma 
libera da vincoli, costrizioni, deformazioni. Il peccato ha costretto le creature, uomini, ma anche 
animali, piante, spazio e tempo in determinazioni diminuite, asfittiche. La giustizia di Dio, anche 
esercitata per mano d'uomo, libera, toglie catene, gioghi, legami inutili. 
Signore, aiutaci a concorrere alla liberazione degli oppressi, concretamente, ogni giorno, 
combattendo le scelte di chi vorrebbe ancora catene, discriminazioni ed esclusione. 
Ecco la voce di un profeta dei nostri tempi Oreste Benzi : "Giustizia è riportare tutte le cose al loro 
senso." 
 
● Ecco le parole di Papa Francesco. 
 
Ma come si fa a pagare una cena duecento euro e poi far finta di non vedere un uomo affamato 
all’uscita dal ristorante? E come si fa a parlare di digiuno e penitenza e poi non pagare i contributi 
alle collaboratrici domestiche o il giusto stipendio ai propri dipendenti ricorrendo al salario in nero? 
Proprio dal rischio di cadere nella tentazione di «prendere la tangente della vanità», del voler 

                                                 
11  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -   Casa di Preghiera San Biagio  PAPA FRANCESCO - 
MEDITAZIONE MATTUTINA NELLA CAPPELLA DELLA DOMUS SANCTAE MARTHAE - Il vero digiuno - 
Venerdì, 3 marzo 2017, in  www.vatican.va 



Edi.S.I.  25

apparire buoni facendo «una bella offerta alla Chiesa» mentre si «sfruttano» le persone, Papa 
Francesco ha messo in guardia nella messa celebrata venerdì mattina, 3 marzo, a Santa Marta. 
Una riflessione sul significato del «vero digiuno» scaturita dalla eloquente attualità delle parole del 
profeta Isaia: «Non è piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene inique, togliere i 
legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo? Non consiste forse nel 
dividere il pane con l’affamato, nell’introdurre in casa i miseri, senza tetto, nel vestire uno che vedi 
nudo senza trascurare i tuoi parenti?». 
 
«La parola del Signore — ha subito fatto presente Francesco — oggi parla del digiuno cioè della 
penitenza che noi siamo invitati a fare in questo tempo di quaresima: la penitenza per avvicinarsi al 
Signore». Nel salmo 50, infatti, «abbiamo pregato: “Tu gradisci, Signore, il cuore penitente”». E «il 
cuore che si sente peccatore e sa di essere peccatore, davanti a Dio si presenta così e davanti agli 
altri lo stesso: “Sono peccatore e per questo cerco di umiliarmi”». 
 
La prima lettura, ha spiegato il Papa facendo riferimento al passo tratto dal profeta Isaia (58, 1-9), 
«è proprio un dibattito fra Dio e quelli che si lamentano che Dio non ascolta le loro preghiere, le 
loro penitenze, i loro digiuni». Il Signore dice: «Il vostro digiuno è un digiuno artificiale, non è un 
digiuno di verità, è un digiuno per compiere una formalità». Perché, ha affermato Francesco, «loro 
digiunavano solo per ottemperare a certe leggi». E nel passo di Isaia «si lamentano perché il loro 
digiuno non era efficace» e domandano: «Perché digiunare, se tu non lo vedi, mortificarci, se tu 
non lo sai?». Ma «ecco — risponde il Signore — nel giorno del vostro digiuno curate i vostri affari, 
angariate tutti i vostri operai. Ecco, voi digiunate fra litigi e alterchi e colpendo con pugni iniqui». 
Insomma, «da una parte digiunate, fate penitenza, e dall’altra parte, fate ingiustizie». In fin dei 
conti, ha spiegato il Pontefice, «questi credevano che digiunare era un po’ truccarsi il cuore: “Io 
sono giusto perché digiuno”». Ed «è la lamentela che fanno a Gesù questi discepoli di Giovanni — 
che erano buoni — e i farisei: “Sono giusto, mi trucco il cuore ma poi litigo, sfrutto la gente”». 
 
«Nel giorno del digiuno curate i vostri affari»: questo «è il senso più incisivo», ha detto ancora il 
Papa, aggiungendo che si tratta di «affari sporchi». Un modo di fare che «Gesù sempre ha detto 
che è ipocrisia». Così, ha proseguito, «abbiamo sentito quando Gesù parla di questo, mercoledì 
scorso: “Quando digiunate non fate i malinconici, la faccia triste, perché tutta le gente veda che 
digiunate”». E «quando preghi non farti vedere che stai pregando perché la gente dica: “ma che 
persona buona, giusta”». Insomma, «quando fate elemosina non fate suonare la tromba». 
 
Sempre nel brano di Isaia, «il Signore spiega a questa gente che si lamenta qual era il vero 
digiuno: “Non è piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene inique, togliere i legami 
del giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo? Non consiste forse nel dividere il 
pane con l’affamato, nell’introdurre in casa i miseri, senza tetto, nel vestire uno che vedi nudo, 
senza trascurare i tuoi parenti? Questo voglio io, questo è il digiuno che io voglio”». 
 
L’altro, invece, «è il digiuno “ipocrita” — è la parola che usa tanto Gesù — ed è un digiuno per farsi 
vedere o per sentirsi giusto, ma nel frattempo ho fatto ingiustizie, non sono giusto, sfrutto la 
gente». Non vale dire: «Io sono generoso, farò una bella offerta alla Chiesa». Piuttosto, «dimmi: tu 
paghi il giusto alle tue collaboratrici domestiche? Ai tuoi dipendenti li paghi in nero? O come vuole 
la legge perché possano dare da mangiare ai loro figli?». 
 
«Mi viene in mente — ha confidato Francesco — una storia che ho sentito raccontare da padre 
Arrupe», il religioso spagnolo che è stato preposito generale della Compagnia di Gesù dal 1965 al 
1983: «Quando lui era missionario in Giappone, all’inizio, pieno di zelo apostolico, dopo la bomba 
atomica, ha fatto un giro per alcuni Paesi del mondo per suscitare questo zelo apostolico e 
chiedere preghiere per la missione del Giappone e chiedere aiuto. E faceva delle conferenze e 
spiegava. Era un uomo di grande zelo apostolico e un uomo di preghiera, davvero». Padre Arrupe, 
«parlando di questa ipocrisia, raccontò che un giorno, dopo una conferenza, gli si avvicina una 
persona molto importante di quella società di quel Paese e gli dice: “Ma sono rimasto commosso, 
padre, di quello che lei ha detto. Io vorrei aiutarla, pure. Venga da me, al mio ufficio, domani, 
perché io vorrei fare un’offerta, un aiuto. L’aspetto domani”». E così «il giorno dopo» il gesuita 



Edi.S.I.  26

«andò da lui»; ma quell’uomo «lo aspettava con un fotografo e con un giornalista. Era un affarista 
conosciuto e gli dice: “Padre, grazie tante”. Ha fatto un piccolo discorso, ha aperto il cassetto, ha 
preso una busta: “Questa è l’offerta per il Giappone che io voglio dare. Grazie tante”. Hanno 
parlato un po’ e se ne è andato. Ha fatto un’altra conferenza. Poi dà la busta al segretario che lo 
aiutava e viene il segretario e gli dice: “Ma, padre, questa busta chi gliel’ha data?” - “Quel signore 
per ringraziarmi” – “Ma ci sono dieci dollari dentro!”». 
 
«Questo — ha fatto notare il Papa — è lo stesso che noi facciamo quando non paghiamo il giusto 
alla nostra gente». Così «noi prendiamo dalle nostre penitenze, dai nostri gesti di preghiera, di 
digiuno, di elemosina, prendiamo una “tangente”: la tangente della vanità, del farci vedere». Ma 
«quella non è autenticità, è ipocrisia». Dunque, ha insistito il Pontefice, «quando Gesù dice: 
“quando pregate fatelo di nascosto, quando date l’elemosina non fate suonare la tromba, quando 
digiunate non fate i malinconici”, è lo stesso che se dicesse: “per favore, quando fate un’opera 
buona non prendete la tangente di quest’opera buona, è soltanto per il Padre”». 
Nel brano di Isaia, ha proseguito il Papa, c’è una parola del Signore rivolta a coloro «che fanno 
questo digiuno ipocrita», che «sembra detta per i nostri giorni: “Non è piuttosto questo il digiuno 
che voglio: sciogliere le catene inique, togliere i legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi e 
spezzare ogni giogo? Non consiste forse nel dividere il pane con l’affamato, nell’introdurre in casa i 
miseri, senza tetto, nel vestire uno che vedi nudo senza trascurare i tuoi parenti?”». Francesco ha 
suggerito di pensare «a queste parole: pensiamo al nostro cuore, come noi digiuniamo, 
preghiamo, diamo elemosine». E «anche — ha concluso il Papa — ci aiuterà pensare cosa sente 
un uomo dopo una cena che ha pagato, non so, duecento euro, torna a casa e vede uno affamato 
e non lo guarda e continua a camminare. Ci farà bene pensarci». 
.______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura  :  Vangelo secondo  Matteo  9,  14  -  15   
In quel tempo, si avvicinarono a Gesù i discepoli di Giovanni e gli dissero: «Perché noi e i farisei 
digiuniamo molte volte, mentre i tuoi discepoli non digiunano?». E Gesù disse loro: «Possono forse 
gli invitati a nozze essere in lutto finché lo sposo è con loro? Ma verranno giorni quando lo sposo 
sarà loro tolto, e allora digiuneranno». 
 
5) Riflessione  12 sul Vangelo secondo Matteo  9,  14  -  15   
●. Quando Gesù si dona a noi nella preghiera, non è il momento di digiunare. Bisogna ricevere 
appieno il suo amore, lasciargli una libertà completa, sapendo che il regno di Dio può realizzarsi 
molto bene in noi in quel momento. Non ci lasceremo mai colmare troppo da una gioia che viene 
direttamente dalla presenza di Gesù. Perché colui che entra nell'intimità del cuore di Gesù 
conosce sofferenze interiori molto profonde: sofferenze per il suo peccato e per il peccato del 
mondo, prove, assilli, tentazioni e dolorosissimi digiuni spirituali nel momento in cui Gesù si 
nasconde, e non fa più percepire la propria presenza... La Chiesa sa che le nostre forze sono 
limitate, e che noi dobbiamo essere disponibili alle sofferenze più intime, più profonde, che 
vengono direttamente da Gesù. È questo il motivo per cui essa ha ridotto i digiuni che un tempo 
erano d'obbligo. Essa ne dispensa i vecchi, i malati: se il digiuno impedisce loro di pregare, se essi 
hanno appena la forza per restare vicino a Dio, che restino con lo Sposo: è questo l'importante! 
 
● Il dibattito sul digiuno segue immediatamente il pasto scandaloso di Gesù con Matteo e i suoi 
amici esattori delle imposte. I discepoli di Giovanni e i farisei digiunavano per affrettare la venuta 
del Messia e per prepararsi ad accoglierlo. I discepoli di Gesù sanno che il Messia è già arrivato ed 
è Gesù in mezzo a loro. Per questo mangiano, bevono e fanno festa. 
Gesù si presenta come lo sposo. Il regno dei cieli è paragonato a un banchetto che il Padre ha 
preparato per le nozze del Figlio con l'umanità (Mt 22,1-14). Digiunare durante un pranzo di nozze 
non ha senso. Gesù però annuncia che anche i suoi discepoli digiuneranno quando lo sposo "sarà 
loro tolto". Questa espressione, presa da Is 53,8, si riferisce al Servo di Iahvè destinato a morte 
violenta ed è un'allusione alla morte di Gesù. 

                                                 
12  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Padre Lino Pedron - don Luigi Maria Epicoco  in  
www.fededuepuntozero.com   



Edi.S.I.  27

Il digiuno cristiano avrà due significati fondamentali: sarà rivolto al passato in quanto commemora 
la morte di Gesù, ma sarà anche proiettato verso il futuro in quanto è attesa delle nozze definitive 
dell'Agnello (Ap 21,9ss). 
Con le due immagini del pezzo di stoffa grezza e del vino nuovo, Gesù ribadisce l'inconciliabilità 
del suo vangelo con le antiche strutture religiose e il loro contenuto. Il vangelo non è una pezza 
nuova su un vestito vecchio né un vino nuovo messo in un contenitore vecchio. 
I contenitori religiosi precedenti non vanno riparati, ma sostituiti. Per questo tutti i tentativi di 
conciliare la novità del vangelo con le vecchie strutture del giudaismo o di qualsiasi altra religione 
sono destinati al fallimento. Paolo dedica l'intera lettera ai Galati a questo tema. 
Il vino nuovo è simbolo del tempo della salvezza. Il nuovo è il regno di Dio che Gesù impersona e 
annuncia. Egli propone forme nuove e contenuti nuovi per la vita cristiana, quelli stessi che ha 
proclamato nel discorso della montagna. 
 
● “Allora gli si accostarono i discepoli di Giovanni e gli dissero: «Perché, mentre noi e i farisei 
digiuniamo, i tuoi discepoli non digiunano?»”. In un venerdì di quaresima sembra suonare un po’ 
strano un vangelo che sembra un invito alla trasgressione del digiuno. Eppure Gesù non sta 
dialogando con persone qualunque, ma bensì con i discepoli di Giovanni Battista. Non basta però 
essere discepoli del Battista per essere santi come lui. Anzi, il rischio di tutti i discepoli, in tutte le 
epoche, è quello di radicalizzare talmente tanto l’insegnamento del loro maestro fino al punto da 
tradirlo. Gesù tenta di raddrizzare la loro mentalità: «Possono forse gli invitati a nozze essere in 
lutto mentre lo sposo è con loro? Verranno però i giorni quando lo sposo sarà loro tolto e allora 
digiuneranno». Che è un po’ come dire: qual è il vero motivo per cui state digiunando? Si può 
digiunare per vari motivi. Alcuni fanno fioretti in quaresima solo perché hanno in mente la prova 
costume dell’estate, ma non credo che simili digiuni servano anche a salvarci. Forse miglioreranno 
i nostri selfie, ma non la nostra anima. Si può digiunare come sforzo di volontà, e non sarebbe 
male certamente fortificare un po’ la nostra volontà un po’ troppo molle, ma ancora non è il digiuno 
vero a cui si riferisce Gesù. Egli sembra avere in mente un digiuno che a che fare con una 
relazione, non con un digiuno fine a se stesso. Ecco perché Gesù parla dello sposo. È Lui lo 
sposo, è Lui cioè il motivo per cui le cose vanno o non vanno fatte. È Lui il criterio di discernimento 
per capire l’opportunità di una cosa rispetto ad un’altra. Non basta fare un digiuno semplicemente 
perché va fatto, dobbiamo sempre ricordarci “per” chi vale la pena farlo. E scoprire questo “per” è 
la grande rivoluzione, ma non basta. Bisogna poi capire che il significato del digiuno non consiste 
solo nel fare lo sforzo di non mangiare, pensando che questo dia gloria a Dio, ma nello scoprire 
che nessuna fame deve mai decidere per noi.    
______________________________________________________________________________ 
 
 
6) Per un confronto personale 
- Perchè la parola del Papa in difesa della vita, della libertà e della pace, sia accolta nella Chiesa e 
nel mondo come proposta di valori umani, atti ad ispirare l'impegno morale dei singoli e dei popoli. 
Preghiamo ? 
- Perchè la Conferenza episcopale trovi nell'assistenza dello Spirito Santo, il coraggio di proporre 
alla Chiesa italiana linee pastorali a partire dalle emarginazioni e dalle povertà presenti sul 
territorio. Preghiamo ? 
- Perchè la sofferenza, che accomuna persone malate, sole e svantaggiate, susciti nella comunità 
cristiana, raccolta attorno allo sposo Gesù nel banchetto dell'eucaristia, risposte concrete di carità 
e di solidarietà. Preghiamo ? 
- Perchè il digiuno, che il vangelo paragona all'attesa dello sposo, ci prepari a testimoniare più 
concretamente la fede e l'amore. Preghiamo ? 
- Perchè la gioia donataci da Gesù in quest'eucaristia, ci aiuti ad essere fedeli ai nostri doveri di 
cristiani. Preghiamo ? 
- Per i cristiani che si dicono credenti pur avendo abbandonato la pratica religiosa. Preghiamo ? 
- Per i cristiani che ritengono l'impegno sociale estraneo alla Chiesa. Preghiamo  ? 
 
 
 



Edi.S.I.  28

7) Preghiera finale :  Salmo  50 
Tu non disprezzi, o Dio, un cuore contrito e affranto. 
 
Pietà di me, o Dio, nel tuo amore; 
nella tua grande misericordia 
cancella la mia iniquità. 
Lavami tutto dalla mia colpa, 
dal mio peccato rendimi puro. 
 
Sì, le mie iniquità io le riconosco, 
il mio peccato mi sta sempre dinanzi. 
Contro di te, contro te solo ho peccato, 
quello che è male ai tuoi occhi, io l'ho fatto. 
 
Tu non gradisci il sacrificio; 
se offro olocàusti, tu non li accetti. 
Uno spirito contrito è sacrificio a Dio; 
un cuore contrito e affranto tu, o Dio, non disprezzi. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  29

Lectio del sabato   21  febbraio  2026 

 
Sabato dopo le Ceneri   (Anno  A) 
Lectio : Isaia  58,  9  -  14 
            Luca  5,  27  -  32   
 
 
1) Preghiera  
Dio onnipotente ed eterno, guarda con paterna bontà la nostra debolezza, e stendi la tua mano 
potente a nostra protezione. 
______________________________________________________________________________ 
 
2) Lettura :  Isaia  58,  9  -  14 
Così dice il Signore: «Se toglierai di mezzo a te l'oppressione, il puntare il dito e il parlare empio, 
se aprirai il tuo cuore all'affamato, se sazierai l'afflitto di cuore, allora brillerà fra le tenebre la tua 
luce, la tua tenebra sarà come il meriggio. Ti guiderà sempre il Signore, ti sazierà in terreni aridi, 
rinvigorirà le tue ossa; sarai come un giardino irrigato e come una sorgente le cui acque non 
inaridiscono. La tua gente riedificherà le rovine antiche, ricostruirai le fondamenta di trascorse 
generazioni. Ti chiameranno riparatore di brecce, e restauratore di strade perché siano popolate. 
Se tratterrai il piede dal violare il sabato, dallo sbrigare affari nel giorno a me sacro, se chiamerai il 
sabato delizia e venerabile il giorno sacro al Signore, se lo onorerai evitando di metterti in 
cammino, di sbrigare affari e di contrattare, allora troverai la delizia nel Signore. Io ti farò montare 
sulle alture della terra, ti farò gustare l'eredità di Giacobbe, tuo padre, perché la bocca del Signore 
ha parlato». 
 
3) Riflessione 13  su Isaia  58,  9  -  14 
● "La tua gente riedificherà le rovine antiche, ricostruirai le fondamenta di trascorse generazioni. Ti 
chiameranno riparatore di brecce, e restauratore di strade perché siano popolate." (Is 58, 12) - 
Come vivere questa Parola? 
Ricostruire. Dopo un danno, dopo un evento mortifero e brutale, i disastri vengono presi a mano e 
liberati dalla loro negatività. Le opere di ricostruzione, di riparazione, di restauro non sono facili. 
Spesso non si può riportare immediatamente e solo alla situazione precedente. Il più delle volte 
ricostruire implica immaginare forme nuove, diverse. È in qualche modo rigenerare. 
Ogni azione di conversione, non è un semplice tornare sui propri passi, cancellando quello che è 
stato. Si tratta di rimpastare anche l'errore nella novità rigenerata, conservando il principio vitale 
precedente e intuendo forme nuove di vitalità, di fedeltà. Si tratta di ridare al passato l'occasione di 
trasformarsi e di smetterla di essere un peso inamovibile. Si tratta anche di agire insieme. Ogni 
azione di conversione non rimane un fatto personale, ma concorre alla trasformazione, redenzione 
di tutti. 
Signore, oggi aiutaci a prendere in mano la nostra storia, il nostro passato e a trasformarla in 
novità, in futuro, immaginato in modo nuovo, possibile e accogliente. 
Ecco la voce della Chiesa Cardinale Angelo Bagnasco : "Il bene dell'uomo coincide con la sua 
strutturale apertura al futuro." 
 
● Le letture di oggi mettono al centro l'immagine della luce. 
La metafora della luce ci è utile per capire le condizioni per svolgere la missione e qual è il 
contenuto della missione. 
La luce, come tale, non si vede, le onde luminose sono fuori della portata visiva, noi vediamo gli 
oggetti illuminati. Essere luce, di per sé, vuol dire essere invisibili. 
Noi non siamo fonte di luce, perché la luce è da Dio, nella metafora usata da Gesù, che dice: 
"Vedano le vostre opere buone e rendano gloria a Dio". Lui è la fonte, Lui è la luce. 
La luce illumina gli ambiti oscuri e richiede trasparenza interiore. 
La prima lettura (Isaia) elenca proprio gli ambiti dove la luce deve apparire. 

                                                 
13  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  Casa di Preghiera San Biagio – Carla Sprinzeles 



Edi.S.I.  30

E' un testo del secondo Isaia. A Gesù è molto caro questo profeta dell'esilio, che aveva raccolto 
diversi scritti e li aveva aggiunti poi al libro del profeta Isaia. 
Gesù ha maturato la sua scelta messianica proprio sulla falsariga di questo profeta, che ha 
anticipato i tempi: in fondo molte proposte fatte da Gesù sono lo sviluppo di queste intuizioni del 
profeta dell'esilio, di cui non sappiamo neppure il nome, ma che ha scritto parole luminose. 
"Spezza il tuo pane con l'affamato, introduci in casa tua i miseri senza tetto, vesti chi è nudo. 
Allora la tua luce sorgerà come l'aurora". E poi dopo dice: "Se toglierai in mezzo a te l'oppressione, 
il puntare il dito e il parlare empio, se offrirai il pane all'affamato, se sazierai chi è digiuno, allora 
brillerà tra le tenebre la tua luce, la tua oscurità sarà come il meriggio". 
E' molto chiaro questo discorso: la luce deve pervenire là dove c'è miseria, dove c'è oppressione, 
dove c'è morte, dove c'è persecuzione. 
Gesù tradurrà molto bene tutto questo nelle beatitudini, che abbiamo visto domenica scorsa. 
E le beatitudini, l'abbiamo visto, indicano proprio ambiti verso i quali l'azione di Dio è rivolta, verso i 
quali la luce deve risplendere. 
Più che sulla base personale è rivolto a tutti, al popolo: cioè l'affamato, il perseguitato, il povero, 
l'emarginato è un male di tutta la società, per cui l'impegno di dedicare la propria vita è per il bene 
di tutti. Se io curo solo il mio bene, se mi interesso solo della mia comodità, della mia ricchezza, io 
opero contro il bene comune e quindi poi si riversa sui più deboli, i più incerti, i più emarginati. 
Per questo l'azione salvifica è rivolta agli ultimi, ai poveri. 
Quindi la luce deve essere rivolta dove c'è oppressione, ingiustizia, dove ci sono le tenebre. 
In Giudea forse mancano guide credibili, non ci si intende, non c'è amalgama sociale. 
Il profeta avverte la necessità di intervenire, Dio stesso glielo ordina. 
Il Signore non chiede il digiuno religioso, ma un'autentica conversione, che si manifesti in nuove 
relazioni di giustizia sociale e di misericordia verso i poveri e i miseri. 
Il risultato complessivo di cui Israele godrà è espresso con il simbolo della luce: "Allora brillerà 
nelle tenebre la tua luce, la tua oscurità sarà come il meriggio". 
Altre volte i profeti erano intervenuti contro un culto a Dio senza connessione con la giustizia verso 
i piccoli e i poveri, ma l'anonimo discepolo di Isaia assegna un ruolo di segno e di luce di coerenza 
religiosa in una comunità disgregata e disorientata dei rimpatriati in Giudea. 
Quando non si è in situazioni ben organizzate e di maggioranza, con relative guide etiche e 
religiose, quando si è in diaspora e in minoranza, è assai urgente che ciascuno assolva al ruolo di 
segno e di "luce" verso gli altri. 
______________________________________________________________________________ 
 
4) Lettura :  Vangelo secondo  Luca  5,  27  -  32   
In quel tempo, Gesù vide un pubblicano di nome Levi, seduto al banco delle imposte, e gli disse: 
«Seguimi!». Ed egli, lasciando tutto, si alzò e lo seguì. Poi Levi gli preparò un grande banchetto 
nella sua casa. C'era una folla numerosa di pubblicani e d'altra gente, che erano con loro a tavola. 
I farisei e i loro scribi mormoravano e dicevano ai suoi discepoli: «Come mai mangiate e bevete 
insieme ai pubblicani e ai peccatori?». Gesù rispose loro: «Non sono i sani che hanno bisogno del 
medico, ma i malati; io non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori perché si convertano». 
 
5) Riflessione 14  sul Vangelo secondo  Luca  5,  27  -  32 
● Questo passo del Vangelo ci mostra la conversione che Gesù aspetta da ciascuno di noi, ed è 
molto dolce: si tratta di riconoscerci peccatori, e di andare a lui come al nostro Salvatore; si tratta 
di riconoscerci malati e di andare a lui come al nostro medico... La peggiore cosa che possa 
capitarci è di crederci "giusti", cioè di essere contenti di noi stessi, di non avere nulla da 
rimproverarci: perché noi ci allontaneremmo irrimediabilmente, per questo semplice fatto, dal 
nostro Dio di misericordia. 
Ma quando ci consideriamo peccatori, possiamo entrare subito nel cuore di Gesù. Gesù non 
aspetta che siamo perfetti per invitarci a seguirlo. Ci chiama sapendo benissimo che siamo poveri 
peccatori, molto deboli. Egli potrà lasciarci per tutta la vita molti difetti esteriori; ciò che importa è 
che il fondo del nostro cuore resti unito a lui. I nostri peccati non saranno mai un ostacolo alla 

                                                 
14  www.lachiesa.it  -  www.qumran2.net  -  don Luigi Maria Epicoco  in  www.fededuepuntozero.com  - 
Carmelitani 



Edi.S.I.  31

nostra unione con Dio, se noi saremo dei poveri peccatori, cioè dei peccatori penitenti, umili, che si 
affidano alla misericordia di Dio e non alle proprie forze. 
È a questa conversione d'amore e di umiltà, a questo incontro con il nostro Salvatore, che siamo 
tutti invitati durante la Quaresima. Tutti abbiamo bisogno di conversione e di guarigione, e Gesù ci 
prende così come siamo. Con lo stesso sguardo di misericordia dobbiamo guardare ogni nostro 
fratello, senza mai scandalizzarci, come il primogenito nella parabola del figliol prodigo, dei tesori 
di tenerezza che nostro Padre impiega per i suoi figli più perduti. 
 
● “Dopo ciò egli uscì e vide un pubblicano di nome Levi seduto al banco delle imposte, e gli disse: 
«Seguimi!». Egli, lasciando tutto, si alzò e lo seguì”. Uscì, vide e disse. In questi tre verbi c’è tutto il 
piano pastorale di Gesù. Infatti non si può mai comprendere cos’è l’evangelizzazione se non 
imparando i verbi in uscita. Papa Francesco insiste sempre con una “Chiesa in uscita”, ma sovente 
noi o ci difendiamo dal venire fuori dalle nostre sagrestie e confini, oppure usciamo talmente tanto 
che della nostra identità non rimane nemmeno una briciola. Uscire significa fare come fa Gesù: 
non restare fermi pensando che il vangelo va annunciato solo in luoghi prestabiliti, ma 
comprendendo che bisogna sempre rischiare di andare a pescare fuori dalla pescheria, perché i 
veri pesci sono quelli che si trovano nel mare e non semplicemente quelli che troviamo sui banchi 
dei negozi. Fuori da metafore dovremmo dire che ci accontentiamo di chi già c’è senza pensare ai 
moltissimi altri che non ci sono. Il secondo verbo è il verbo vedere. Un’autentica evangelizzazione 
non è mai l’applicazione di idee stabilite a tavolino, ma il suo contrario: nasce da un autentico 
realismo di ciò che c’è, e non semplicemente dalla dichiarazione di ciò che sarebbe bello ci fosse. 
Molte nostre iniziative falliscono perché non tengono conto dei contesti concreti in cui la gente 
vive. Il terzo verbo è il verbo dire, è cioè il verbo della proposta. Il cristianesimo non è un modo di 
intrattenere la gente, non è la scusa per fare gite e feste, non è il pretesto di dispensare 
sacramenti a gente inconsapevole che fa le cose solo per tradizione, ma è provocare la libertà 
delle persone con una proposta che tocca la nostra responsabilità e non semplicemente il nostro 
tempo libero. Mi piace pensare che Levi si alzo subito perché quando incontri qualcosa di serio e 
radicale è difficile rimanere indifferenti: o ti alzi e segui, o ti alzi e te ne vai, ma certamente non 
rimani come se non fosse accaduto nulla. 
 
●  Il Vangelo di oggi presenta lo stesso tema su cui abbiamo riflettuto a Gennaio nel vangelo di 
Marco (Mc 2,13-17). Solo che questa volta ne parla il Vangelo di Luca ed il testo è ben più corto, 
concentrando l'attenzione sulla scena principale che è la chiamata e la conversione di Levi e la 
conversione che ciò implica per noi che stiamo entrando in quaresima. 
 
● Gesù chiama un peccatore ad essere suo discepolo. Gesù chiama Levi, un pubblicano, e costui, 
immediatamente, lascia tutto, segue Gesù ed entra a far parte del gruppo dei discepoli. Subito 
Luca dice che Levi ha preparato un grande banchetto nella sua casa. Nel Vangelo di Marco, 
sembrava che il banchetto fosse in casa di Gesù. Ciò che importa è l'insistenza nella comunione di 
Gesù con i peccatori, attorno al tavolo, cosa proibita. 
 
● Gesù non è venuto per i giusti, ma per i peccatori. Il gesto di Gesù produsse rabbia tra le autorità 
religiose. Era proibito sedersi a tavola con pubblicani e peccatori, poiché sedersi a tavola con 
qualcuno voleva dire trattarlo da fratello! Con il suo modo di fare, Gesù stava accogliendo gli 
esclusi e li stava trattando da fratelli della stessa famiglia di Dio. Invece di parlare direttamente con 
Gesù, gli scribi dei farisei parlano con i discepoli: Perché mangiate e bevete con i pubblicani e i 
peccatori? E Gesù risponde: Non sono i sani che hanno bisogno del medico; io non sono venuto a 
chiamare i giusti, ma i peccatori a convertirsi!" La coscienza della sua missione aiuta Gesù a 
trovare la risposta e ad indicare il cammino per l'annuncio della Buona Novella di Dio. Lui è venuto 
per riunire la gente dispersa, per reintegrare coloro che erano stati esclusi, per rivelare che Dio 
non è un giudice severo che condanna e respinge, bensì un Padre/Madre che accoglie ed 
abbraccia. 
______________________________________________________________________________ 
 
 
 



Edi.S.I.  32

6) Per un confronto personale 
- Per la Chiesa, che hai posto nel mondo come sorgente inesauribile di grazia: al peccatore 
interamente riabilitato dalla gioia del perdono, sappia chiedere l'impegno di una piena 
partecipazione alla vita della comunità. Preghiamo ? 
- Per le persone che nei tribunali amministrano la giustizia umana: applichino la legge dello stato 
con giustizia ed equità, riconoscendo che solo tu, o Padre, sei giudice giusto e misericordioso. 
Preghiamo ? 
- Per coloro che cercano, insieme ai poveri, di edificare una società più giusta e fraterna: il loro 
amore brilli nel mondo come luce nelle tenebre. Preghiamo ? 
- Per le persone che non sono capaci di perdonare: si lascino guidare da te, aprendosi alla tua 
Parola. Preghiamo ? 
- Per noi peccatori, chiamati come Levi a seguire Gesù: l'esperienza sacramentale del perdono ci 
renda capaci di perdonare e di amare. Preghiamo ? 
- Per i carcerati che rinnegano gli errori commessi e cercano di ricostruire la propria vita.  
Preghiamo ? 
- Per le persone, le famiglie, i gruppi discriminati dal pregiudizio. Preghiamo  ? 
- Gesù accoglie ed include le persone. Qual è il mio atteggiamento? 
- Il gesto di Gesù rivela l'esperienza che ha di Dio Padre. Qual è l'immagine di Dio di cui sono 
portatore/portatrice verso gli altri mediante il mio comportamento? 
 
 
7) Preghiera finale : Salmo  85 
Mostrami, Signore, la tua via. 
 
Signore, tendi l'orecchio, rispondimi, 
perché io sono povero e misero. 
Custodiscimi perché sono fedele; 
tu, Dio mio, salva il tuo servo, che in te confida. 
 
Pietà di me, Signore, 
a te grido tutto il giorno. 
Rallegra la vita del tuo servo, 
perché a te, Signore, rivolgo l'anima mia. 
 
Tu sei buono, Signore, e perdoni, 
sei pieno di misericordia con chi t'invoca. 
Porgi l'orecchio, Signore, alla mia preghiera 
e sii attento alla voce delle mie suppliche. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Edi.S.I.  33

Indice 

 
 
Lectio della domenica   15   febbraio  2026..................................................................................... 2 

Lectio del lunedì   16  febbraio  2026 .............................................................................................. 7 

Lectio del martedì  17  febbraio  2026........................................................................................... 10 

Lectio del mercoledì   18  febbraio  2026 ...................................................................................... 14 

Lectio del giovedì   19   febbraio   2026......................................................................................... 20 

Lectio del venerdì   20   gennaio  2026 ......................................................................................... 24 

Lectio del sabato   21  febbraio  2026 ........................................................................................... 29 

Indice ............................................................................................................................................ 33 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

www.edisi.eu 


